ESTETICA Y FENOMENOLOGIA
Curso 1999/2000 en la Universidad de Valladolid. De Ricardo Sanchez Ortiz de Urbina.
Apuntes elaborados por Juan Carlos de Pedro Marinero

¢Porqué éste titulo? Por la Fenomenologia material: M. Henry, H. Maldiney,
M. Richir.

La fenomenologia ya desde Husserl se divide en dos: eidética e hilética o material,
aunque en Husserl ésta ultima queddé en el horizonte y se ocup6é mas bien de la
eidética. Se escoré mucho hacia la eidética, problema de la objetividad(es decir el
problema de ¢qué define a un objeto o a algo frente a mi?), y descuidé el fenémeno en
tanto que fenémeno. Segin Richir se trata de ir a etapas previas, a momentos
anteriores a la escisién misma del sujeto - objeto; es fenomenologia material — hilética.

¢Qué tienen que ver la fenomenologia y la estética?

Para Schaeffer no habria manera, ya desde Kant, de llevar el arte a la objetividad,;
en términos de predicados objetivos. Es romper los campos de la descripcion y
evaluacién. Posicion de la aic0go1g o estética.

Para Rochlitz se puede hablar de lo criticable en estética. Se fija en el plano de la
moleolg o produccion del artefacto.

Esa es una polaridad semejante a muchas polaridades que se dan en ciencia; por
También en logica: —(pAQ)= PV q
En ciencias sociales: social/cultural.

ejemplo en GEOMETRIA: ><

En fisica: corpuscular/ondulatorio.

En la estética las cosas aparecen como poiesis/aisthesis. ¢Qué significa? chay
enfrentamiento insalvable? Kant se va hacia la aisthesis y dice que no hay el factum
en arte del que yo parta para el analisis, como en ciencia el libro de Newton. Kant no
pudo hacer eso en arte, pues no hay un “libro de Newton” para el arte, y reniega a
decir que haya un factum en el arte; scuando habla de arte? So6lo a posteriori, cuando
yo lo experimento; es cuestion sbélo de “experimentacion”; asi el monopolio de la
estética no la tiene el arte, y se abre Kant a la experiencia natural. Fuera de toda
intencionalidad estética puede haber una atencionalidad estética.

En Hegel la cosa se invierte; no hay espiritu humano en la naturaleza y excluye todo
lo que en términos kantianos se percibe como belleza natural. Reduce lo estético a lo
artistico.

La polaridad si es excluyente no hay posibilidad de reconciliacién. ¢Es como la de
las ciencias? ¢Puede preguntarse uno por la raiz comiun de ambas formas de
manifestarse de lo artistico — estético? sTiene estructura didéscura o alternante?

La fenomenologia es esa raiz comun, tesis que funcionara como hipétesis; la
fenomenologia material, en el analisis del fenémeno en tanto que fendmeno , cuando el
fenomeno se consume a si mismo, previa constituciéon de los objetos.

La polaridad poiesis/ aisthesis aparece por primera vez en el barroco con Bernini, o
Caravaggio(cuadro Los discipulos de Emats, que reclama al espectador, rompe la
distancia entre espacio pictérico y el de la recepcion, quiere que yo entre en la obra
como si las cosas saliesen y viniesen hacia mi). En el espacio de Miguel Angel entro
como intruso, su situacion ideal es la de estar cerrada, y si entramos nos sentimos
intrusos. Es un espacio diferente al de Caravaggio.

Cuando la obra tiene en cuenta la reaccion que va a producir; el boceto es arte visto
desde la producciéon y vemos que ese boceto no es lo definitivo de la obra sino que iba
a pasar a otra cosa, aunque el tema sea el mismo; no sélo es diferente escala, sino que
en un caso es arte desde la produccion sintactica, y en otro se supone ya resuelto y
los problemas son otro tipo de problemas en relacién con el espectador. Es lo que pasa
con Rubens, cundo €l hace el boceto, aunque prevé cémo va a funcionar eso apelando
al espectador, es boceto tedrico. ¢Qué diria del arte con relacién al juicio de evaluacion

Schaeffer, Danto? El juicio de evaluacion no pinta nada; hay una disociacion, sé6lo
caven razones descriptivas que no implican juicios de evaluacién.




Ocurre que:

1/ El arte no es un fenomeno intrinsecamente evaluativo — prescriptivo. S6lo puedo

decir es arte o no; lo del juicio es ajeno al arte, tiene que ver con la experiencia. Y es

conducta estética que tiene que ver con lo estético, que es relacional (de mi yo con el
objeto).

2/ Pero tampoco hay conducta estética especifica, o especificamente estética siempre.

Asi como hay conducta de odio, amor, etc., comportamientos coloreados con arreglo,

no hay en ese sentido conducta estética. Lo estético es propiedad formal o material.

<En qué consiste?:

» Relaciéon cognitiva: N. Goodman; no es instintivo; es relacién cognitiva. Por ejemplo
que una cosa funcione simbédlicamente; si es s6lo practica no hay nada. Si hay
funcionalidad practica no hay lo estético; y si lo simbélico es condicién necesaria
pero no suficiente.

» Cuando ese tipo de relacion mia cognitiva con esa cosa, al decir simbélico queda
bloqueada cientificamente. Que haya algin tipo de placer.

» Que la conducta se contintie por el indice de satisfacciéon que regula; no por el
resultado, que no tiene ninguno; lo que satisface el comportamiento.

Asi, cualquier objeto da lugar a un comportamiento estético.

Ambos, Schaeffer y Rochlitz son unilaterales al final, y son dos errores como
Antigona - Creonte.

La fenomenologia va en paralelo al arte. Pero ¢en qué empieza a divergir? Ambos
reaccionan frente a la objetividad; exceso de racionalidad técnica, prepotencia
omnimoda de las ciencias. Para combatir esa prepotencia que convierte al hombre en
un residuo dominado por todos lados, se hace desde la critica filoséfica y desde el arte.
Es combatir la objetividad con sus propios medios; construir super-objetos que
reduzcan los objetos al absurdo, apariencia (porque es un hiper-objeto la obra) de
Schiller; pero habria que profundizar mas en esa apariencia.

La fenomenologia de Husserl esta volcada sobre el eidos, objeto. Dedica a la estética
poca cosa.

Estético Artistico
Terum”.. oo, factum

representacion ejercicio

téCnica....ccoiiiiiii tedrica

Esa excision se produce por primera vez en el BARROCO, pero de hecho no hay
conciencia de ello; el arte recupera las finalidades no artisticas, la heteronomia,
patrocinado por los poderes; reforma protestante, movimiento iconoclasta; arte de
propaganda, como hoy en el comercio, que apela a las emociones de las masas; y esta
forma de emplear el arte crea la excisién; esto se ve en Rubens, que producia arte
para toda Europa en su factoria.

En las ciencia también hay dos polos, pero uno se sublima cuando pasa al otro, al
teorico; en el arte no pasa eso. En el arte no pasa eso.

La fenomenologia material aportaria una solucion al problema de la desconocida raiz
comun en que se escinde el arte.

“Las Meninas” es un cuadro barroco donde esta metida ésta teoria de los dos polos,
en paralelo al juego cuando Bach ofrece su “ofrenda musical” a Federico; el juego es
el mismo, Bach se lo ofrece al Rey partiendo de una mini-obra que el Rey habia
compuesto, con lo cual el Rey cree que es obra suya, y Bach al ofrecérsela es como si
dijera “aqui tiene su obra”, cuando el Rey no habia compuesto eso. En “Las Meninas”
el modo comun de verlo es:

/

Punto del espectador, ¢qué es ese punto? Si el enfoque es técnico no
hay diferencia de contextos producciéon — recepcion; si analizo el cuadro Velazquez
mira hacia el punto porque ahi estan los reyes a los que en un principio queria pintar
centralmente, las Meninas miran a sus padres, como el visitante del fondo, y el espejo
refleja a los reyes; asi el cuadro, segiin esta coherencia, sélo puede ser pintado por el




Rey y s6lo lo puede ver él. Porque si el Rey esta en ese punto, ahi no puede estar ni
Velazquez ni el espectador, que no puede ocupar el lugar del Rey, es un absurdo.
Aparece de forma paradgdjica; éstos dos extremos me conducen asi a paradojas, en esa
tension de los dos polos.

Foucault (“Las palabras y las cosas”) estudia este cuadro y dice que hay una teoria
de representacion; también es un modo de ver la realidad, aunque no lo dice esto
Foucault.

La Fenomenologia que actia siempre sin presupuestos o prejuicios, funcioné con un
prejuicio: el modelo de todo nuestro conocimiento es el modelo de la objetividad, eidos,
de que las cosas son objetos, aiin cuando crea yo lo contrario. Problema: las cosas no
aparecen como objetos, por eso Husserl no se ocup6 del arte. Y lo intencional esta
dentro del horizonte de la objetividad. Richir dira que es un objeto que PARECE un
objeto y asi no lo es, y son asi en principio irreconocibles; cuasi-objetos frente a la
hiper-trofia del mundo objetivo — tecnificado. Lo definitivo en Husserl son sus analisis
minuciosisimos de como se constituye la objetividad, nuestra vida intencional. Esos
hiper-objetos que parecen objetos: scémo combatir éste mundo tecnificado al mdximo,
creador de necesidades estupidas? De dos maneras: -I1- FILOSOFIA

-2- ARTE

con misiones paralelas
y procedimientos heterogéneos:
ARTE: medios poéticos en Grecia. Usa cosas.
FILOSOFIA: medios filoso6ficos. Con el
Material o medio de trabajo de las palabras, en su
textura material. PALABRAS, LENGUAJE, CRITICA — ANALISIS,
reducir el problema.

Hiper-objeto quiere decir construir objetos que reduzcan al resto de objetos al
absurdo en su condicion misma de objetos. Mientras que la filosofia combate los
objetos a la inversa que el arte, de frente, matando teorias excesivas. Heidegger
analiza porqué el logos de Heraclito acaba en técnica a través de san Juan. El arte va
a la reduccion al absurdo, sin combatir de frente; es decir, supuesta la teoria P, no la
opongo una doctrina como hace Heidegger, sino que combate P aceptando P,
elevandola a una potencia “n”, y ahi esta el super-objeto o hiper-objeto, y empiezan a
salir absurdos: 0=ga q; el arte no lucha contra el mundo tecnificado con armas
opuestas, sino con sus armas, con los mismos mecanismos construye objetos o hiper-
objeto, sin emplear mecanismos o palabras distintas. Es deconstruir los objetos
(Derrida). Y hay colaboracionismo con la realidad.

El efecto se crey6 hasta el siglo XVIII, que era efecto directo; opinion falsa de
Aristételes que no entendi6 la tragedia. Ya no hay efectol!, y el arte corta el tiempo
uniforme y lineal.

La fenomenologia clasica se detiene en el noema, con el trasfondo de las noesis,
operaciones, ilumina los productos desde las noesis, y no se sale del horizonte objetivo
noematico.

Las tragedias si se pueden leer desde las teorias contemporaneas; la teoria de
Aristoteles de la tragedia se mantuvo hasta el siglo XVIIL.

Kant habla de dos juicios y rompe con Aristoteles: determinantes, relacién con la
objetividad; y reflexionantes en donde parto de lo particular sin que exista lo general,
es el principio de la Critica del juicio, porque en la parte en que somete a estudio la
finalidad sigue con la Critica de la razén pura; los juicios reflexionantes son el
horizonte de la actividad artistica para Kant, para él el arte desborda lo objetivo.

El inconveniente de la fenomenologia tradicional es que se queda en el analisis
objetivo; ¢qué quiere decir poner entre paréntesis, la epojé? Pues que, retrocediendo a
las noesis que han producido esa objetividad, pero mas alla de Kant, no sélo decir que
el mundo del arte es no — objetivo, sino que en la obra de arte hay simultaneamente
dos cosas: utilizando un objeto para luchar contra la objetividad aparece dualidad en
la obra; ¢qué hace el arte? Desenmascarar el dominio de la objetividad. Es una trampa
que hace el arte: utiliza la objetividad; y sélo es posible si se escinde en dos

1 Libro de Peter Szondi.



perspectivas: Objeto acentuado, construido, producciéon de hiper-objeto; exagera los
rasgos que debe tener una cosa, el artista exagera la coherencia. Y eso es de modo
provisional, pues el artista esta siempre mirando al “efecto”; él sabe que el objeto no va
a ser meramente utilitario; un objeto cualquiera, ahi no hay disociacion, es igual para
el que la hace y el que se sienta en ella. En el arte hay un momento en que el artista
deja de funcionar como productor y por primera vez ve la obra como un receptor y en
ese momento se para y ya se desentiende de la obra. La obra deja de ser artefacto y
pasa a obra susceptible de una experiencia estética.

No interesa el efecto, sino: nivel epistemolégico incluso, y cambiamos horizontes
ontolégicos.

El problema del tiempo uniforme, guardian de la objetividad, se divide en dos:

_Temporalidad primaria: dada por el hecho de que en el discurrir del
presente hay unos horizontes inmediatos: protenciones y retenciones, segin los cuales
sin necesidad de ejercitar yo mi recuerdo, la protenciéon se mete o esta atiin dentro de
la estela de las retenciones inmediatas. Y las protenciones inmediatas, al mismo tiempo
que hablo pienso lo que digo, retengo lo he dicho y protendiendo lo que
inmediatamente voy a decir; el presente asi es un limite, que cuando pienso en €l se
ha evaporado, punto donde confluyen protenciones y retenciones.
_Tiempo uniforme: continuo, presente, indefinido, solidario de la

objetividad.

Si entre tiempo y objetividad hay solidaridad, y si en el arte se da aquel mecanismo,
el arte lo que hace es romper el tiempo uniforme. Dos ejemplos:
1/En un libro sobre Mozart, Jean y Brigitte Moussin. Se dice que Mozart, y lo dice él,
veia sus obras de golpe; por su naturalidad no necesita oir o tocar sus obras; dice que
las ve de golpe, en el espacio, no en el tiempo.
2/ Proust, arte sobre arte; en “En busca del tiempo perdido(El tiempo recobrado)”
reflexiona sobre lo que él hizo. Garelli dice que Proust lo que ha hecho es, no-
intensificacién de la memoria como Bergson; :qué significa en busca del tiempo
perdido? Segin Garelli Proust rompe el tiempo uniforme y encuentra trazos de
memoria que se han desconectado del flujo uniforme del tiempo y de la temporalidad
secundaria incluso. No es reflexion de temporalidad secundaria sino profundizacion
en el tiempo pasado para romperlo y encontrar islotes del tiempo. Va mas aca del
tiempo desbordando el horizonte del tiempo y asi de la objetividad. Proust asi hace
teoria del arte y aparece su estética en ese libro. Ruptura del tiempo y ver cuales son
los mecanismos por los cuales se constituye tal flujo de memoria.

Richir habla no de tiempo, sino de ritmo y mundo? ; La primera vez que aparece la
palabra “ritmés” es en un verso de Arquiloco:

“Corazon, corazon, perplejo y aturdido por penas/ sin salida.! jLevanta !
Haz frente a los contrarios / y al enemigo que te empuja, aguanta. / Si vences,
No te enorgullezcas ante el pueblo, / y si eres derrotado no te tumbes ni gimas
/ en casa. Con la fortuna, alégrate, y en la desgracia / no te aflijas demasiado.

Comprende que el ritmo de la vida es alterno.

El arte moderno produce su efecto cuando rompe la primera frontera defensiva de la
objetividad: el tiempo. Cuando el arte moderno se separa en arte y ciencia es en el
Barroco, en la segunda mitad del siglo XVII: efecto de las tres querellas que deshacen
el antiguo régimen:

1%/ Con el estreno del Cid de Corneille, que escribe una obra muy realista, en sentido
de que no ha quedado filtrada la realidad por la criba de la razén; ha admitido
excesivamente los accidentes de la realidad; a los neoclasicos les molestaba eso, era
“politicamente incorrecto”; la realidad tenia que ser mas idealizada y usar lo correcto.
2% De los antiguos y los modernos, a partir de un incidente muy tonto; se discutia
quién era mejor si unos u otros, que encubre: - si el arte moderno podia superar el
clasicismo, o sea, el arte latino de la época de Augusto; - o si como decian los
modernos, Charles Perrault, la modernidad es lo moderno + experiencias y reglas.

3% Fue sobre el colorido.

2 Libro de Benveniste S., “Cuestiones de lingiiistica general”, articulo sobre la palabra “przuoc”, idea
de ritmo entre los griegos.



ARTE
;Cual es el fondo real de las querellas? Que se solventa

CIENCIA

Ya el seriuelo del ideal falso de épocas anteriores, del Renacimiento, desaparece. La
ciencia de Newton daba la razon a los modernos: principio de inercia contra
Descartes era que el movimiento era racionalizable, tan claro como la geometria; para
Newton en realidad hay un elemento irreductible, un dato, que la razén no puede
clarificarlo. Descartes habla de Dios desde la razén; razon = dios; en la mecanica hay
cosas dadas, a priori, y la razén no vale ahi.

Asi, ciencia y arte tienen destinos que se cruzan y se separan; y hay una conciencia
de destinos diferentes, aunque se crucen.

Ahora, en el siglo XX, el arte es ininteligible si no entendemos que lo que se ventila
es compensar el excesivo éxito de la ciencia, al impulsar una objetividad desaforada
que mide todo. Y como la linea defensiva mas evidente del cientifismo, es abuso de la
ciencia, haciendo aparecer todo como Gestell, como automatismo tecnificado; el
objetivismo, si se asemeja a: - tiempo como estructura uniforme

- mecanismo irreversible

- tiempo en sentido comun, parece

- idea de objetividad del cientifismo,
ese es el punto en que es mas dificil atacar al cientifismo.

Mozart tiene obsesion por el cierre, la forma; compone de memoria. Y reduce el
tiempo al espacio: es imposible reducir el tiempo musical al espacio (arte plastico) si
convierte previamente la obra musical en partitura escrita.

Proust describe en la novela una gradacion ascendente hasta una fiesta de los
Guermantes, y denuncia a la alta burguesia, o aristocracia fuera de época, todos
viejos. El esquema es el siguiente:

T[Q] tiempo objetivo T[r] tiempo de ritmo

ARTEFACTO

Apropiacion espacializacién actualizacién

Mimesis Symmetria Efecto
O c G
REPRESENTA CONMENSURACION CATARSIS de Aristoteles y de la musica

Armonia, partes con el todo,
Todo con las partes, relacién
Modular, formas canénica

Este esquema funciona hasta el siglo XVIII; todo arte

antiguo se supone que produce un efecto psicolégico, (normativo, armonizador, etc.).
En Kant, en la relacion semantica el que crea que representa algo es falso; no
representa nada; no hay representacion, ni descripcion, ni mimesis, pues eso lo hacen
mejor los socidlogos, psicélogos, o autores mas mediocres. Es como en Euripides
cuando se meten con €l como si fuera un miségino, lo Gnico que hace es reflejar la
ideologia de su época, pero una cosa es eso, psicolégico, o ideologico, y otra es
Euripides artista (bases de los analisis de sentimientos humanos, a partir del
momento en que se salen de la matriz mitica). Un ejemplo moderno como Proust, no
es Mimesis de su sociedad, es una relacién de apropiacién: coge elementos de la
sociedad heterogéneos y los mete en su obra. Asi ha destruido T(O), rompe, fragmenta
la realidad, el tiempo de muerte con todos aquellos vejestorios, cuando supone que



puedo conectar el ahora de la sensaciéon con otra pasada y fundirlas en una tnica
sensacion.

En la actualizacién se rompe el tiempo objetivo de muerte; squé sintesis o tipo de
légica opera ahi? No bajando a la armonia sino subiendo al &uvov, comun, logos hacia
arriba, unién de la contigtiidad, no-semejanza (hacia el logos apofantico conceptual).

Entre la estética y la fenomenologia hay que explicar el tiempo.

HIPOTESIS: el arte moderno tiene diferentes funciones del arte de dos grandes épocas
anteriores: 1/época arcaica, 2/época moderna, donde Lessing plantea las relaciones
espacio — tiempo.

Hay un punto curioso en que las obras del arte heterénomo (Esquilo, atin Sé6focles),
son estéticas, con estructura en forma de quiasmo: de antemano no hay accioén,
progreso, tiempo fenoménico. Ayax actiia en tiempo de armonia oculta, como desde el
principio se sabe lo que va a pasar radica en que Ayax, loco al principio, recobra luego
la razén, y el resto acaban como automatas sin sentido casi. Y en Edipo empieza a
haber tiempo; antes s6lo espacio.

En Husserl el tiempo va hacia la objetividad. En Richir esta fuera de la objetividad;
esquema parecido a la idea de juicio kantiano: determinantes, objetivos; y
reflexionantes, artisticos. ¢Quiere decir que el arte esta enfrentado con lo objetivo? Al
menos en el arte moderno el arte s6lo puede combatir la objetividad insistiendo en la
misma objetividad; algo que es HIPEROBJETO, singularidades.

En Proust lo fenomenologico y lo estético se influyen mutuamente; el arte no
reproduce lo visible hasta el siglo XVIII, lo hace visible, segin Paul Clée; como en un
collage, un elemento de realidad queda incluido; es también como en la ciencia: coge
elementos de la realidad y opera con ellos.

T(0)— " ARTEFACTO

Apropiacion espacializacién actualizacion
Semantica sintactica pragmatica: en la lectura queda incluido el lector,
Implica al lector, pero en la mas valiosa actualidad.

Las conexiones en Proust se interpretd6 como memoria involuntaria, de Bergson.
Cuando se recupera el tiempo perdido: lo que en su tiempo fue vivido de modo
automatico, T(O), la verdad del tiempo pasado la percibimos cuando conectamos el
recuerdo pasado con uno presente, somos capaces de revivir la verdad profunda del
aquello; y esto s6lo se da en una actualizacién de recuerdos pasados. Hay una
conexion entre T(O) y el artefacto de donde sale T(r); y esa operacién de conexién sblo
la puede producir el arte. Los procesos en la negra espalda del tiempo, en el dorso del
tiempo, clave para el tiempo reencontrado.

¢Como llega Proust a ésta operacion? Vamos a verlo reaplicando a Proust su propia
accion. En Proust hay investigaciones ejemplares; su vida es la contrapartida del
tiempo perdido; éste, es la traduccién de sucesos a lo largo de anos, de su vida, a lo
largo de muchos afos; cuando escribe los primeros recuerdos, ya ha escrito cual sera
el final. Pero al principio no acaba de desprenderse del T(O); no es que hubiera
conseguido su estilo, no acierta con las claves de lo que deberia ser una novel a del
siglo XX, no es cuestion de estilo. El cierre espacial, estructural, esta claro desde el
primer momento; y en esto colabora el azar, como en todas obras de arte.
Espacializacién de la obra; y el megezos, tamafio 6ptimo que decia Aristételes, es
clave en la espacializacién de la obra. El tipo de trabajo de espacializacién en Proust
es el que hizo, y el megezos es el 6ptimo al final. Hay cinco intentos de separarse del
T(O), donde no recupera el tiempo, pues atin no lo ha perdido:

+ La novela de J. Santeuil.

« Un alegato tedrico contra la obra de arte sociologica, las obras se segregan del
sujeto que las crea, segin é€l.

Descubrimiento de Ruskin.

Texto sobre la lectura, analisis de la estatica de la recepciéon; los procesos que
tienen lugar en la lectura para descubrirnos a nosotros mismos.

« Parodias: parodia el estilo de otros escritores, de cualquiera.

R/
0.0

R/
0.0



Se trata ahi de apropiarse de la realidad y reconstruirla en su obra; hay una débil
percepcion de la existencia de una realidad del mundo fenomenolégico.

La tarea del arte esta en el camino de reactivar el sentido, no desbordarlo.
El libro tiene una estructura circular. El narrador, Proust, aunque literalmente no
puede serlo, porque si lo fuera no habia escrito el libro; pues se trata de su
incapacidad de escribir el libro, y en ese momento central del libro:

*

i O I i el narrador no coincide con la vida real, se entiende que
ya al principioTiene las claves y no en *, donde nos dice ya que las encuentra.

Es la crisis de la clase social de aquel salén, donde se encuentran todos en su final, es
el fin de época donde desaparece esa clase social, y en ese salon encuentra las claves
para desbordar el tiempo objetivo.

% pu (rito), de aritmético, exacto, como si los aritméticos cumpliesen un rito exacto;
los ritos son con medida también exacta, como si los sacerdotes tuvieran que
cumplir unos gestos.

En el primer libro de Husserl, “La conciencia del tiempo inmanente”, se distinguen

dos tipos de temporalidad:
12/ PRMARIA:
2%/ SECUNDARIA, objetivo, trascendente para Husserl, se dan objetos que me
trascienden.
Husserl da con el problema de la temporalidad después de “Las investigaciones
l6gicas”, se topa con el tiempo en su polémica con Brentano; éste se pregunta: ccomo
hacernos cargo del flujo del tiempo, de su continuidad? Y apela a la memoria como
imaginacion; con lo cual T(O) es producto de la imaginacién en Brentano; actualizo
recuerdos y sintetizo; sintesis y se da el tiempo. Para Husserl eso es falso, pues si T es
producto de la imaginacion se derivan dos absurdos:

1- EI T seria exterior a esa conciencia: ILUSION.

2- O siT es tiempo de las cosas, entonces la conciencia que hace la sintesis actualiza
pasado y presente, es sintesis puntual y la conciencia es INSTANTANEA, y la
conciencia es externa al tiempo. Un ejemplo es el cubo: hay 1/6 de probabilidades
de que salga 6; P1/6: si n—w, imposible para un ser mortal. Cubo perfecto es
entonces una construccion; el cubo perceptivo de Husserl lo veo de muchas
maneras, y no lo veo simultaneamente las seis caras, sino que voy girando y
sintetizo. Asi, no es algo dado sino construido.

Husserl reprocha a Brentano que extrapole la explicacién de los objetos exteriores
al tiempo. Si el T es asi, seria tan objetivo como el dado; si acepto lo de Brentano (7=
construccién sintética por la imaginacién), o bien T es ILLUSION, o bien la conciencia es
INSTANTANEA, a ella no la afecta el tiempo, esta fuera del tiempo; es ajena al tiempo.
Y ambas alternativas son lo mismo: la conciencia no afectada por el flujo del tiempo.
Yo estaria fuera del tiempo.

Husserl va a distinguir estratos distintos, y van a ser zonas:

1- Recuerdos: J. Santeuil, producto de reconstruccién de recuerdos, es el tiempo
SECUNDARIO, objetivo.

2- Tiempo PRIMARIO.

3- Procesos de autoconstitucion, espaldas del tiempo.

Hay una experiencia de cortocircuito: estado moviéndose en 1, de repente el
cortocircuito de una experiencia actual, al revivirme un recuerdo, inserta la
experiencia actual en el recuerdo privado una existencia sin la cual esta experiencia
actual seria imposible. Y sale en un nuevo nivel: la conciencia inmanente del tiempo.
¢Qué diferencia hay entre el nivel 1 y el 2? Husserl se da cuenta de que la conciencia
no puede ser instantanea, pues ella misma quedaria fuera del tiempo: al sintetizar
momentos se sale de ella, o es inmévil. Pone el ejemplo del una melodia que, una vez
oida tiene una unidad; ¢cual es el tipo de unidad? No esta operada por un presente
puntual, pues entonces le corresponderia una impresion y haria sintesis de
impresiones y por esto no sale la melodia, pues se extiende en el tiempo. La melodia
so6lo se expresa cuando interpreto que la conciencia ella misma se extiende en el
tiempo; y la conciencia asi no es puntual:

/v' momento que va a venir, queda anticipado: Protencion




—~
momento retenido, porque ella misma se extiende.

El tipo de explicaciones en 1 es de la conciencia natural; y por eso las explicaciones
de Brentano eran psicologicas.

Reduccién, neutralizacién, epojé, toda objetividad, para evitar explicaciones
naturalistas; la fenomenologia es una actitud que significa reducir, no negar, que hara
volver a la caverna y a la actitud natural; es locura controlada.

En el nivel 2 Husserl descubre un mundo inmenso. ¢Porqué? La melodia es un
objeto muy especial (el cubo es un objeto temporal), si esta reactivada por mi en el
nivel 2. Mozart ve de golpe su melodia, porque esa melodia no ha pasado por la
reserva del nivel del tiempo del recuerdo; con lo cual la explicacion de que deberia
escribir espacialmente en la partitura no vale del todo. El objeto, la melodia ahora
seria una especie de objeto temporal, tempo-objeto, es decir, objetos hechos de la
conciencia inmanente del tiempo.

Hay una distensioén:

retenciones

aqui verdaderamente se desplaza el
tiempo. Ocurre que hay alguna relacion extrana entre el cosmos y el mundo; pero del
tiempo del cosmos no sé nada; s6lo puedo hablar de ese tiempo, en el momento en que
el hombre empieza a ser hombre, en el momento en que el cosmos conecta con el
hombre. En Soéfocles por primera vez se da el trasvase de elementos puramente
césmicos, divinos, y aparece un mundo humano; se estan generando los objetos.

A Husserl eso le permite poner en cuarentena toda objetividad; se le llama
“idealismo”, pero la epojé destruye ese idealismo; le permite objetivar los objetos,
distanciarse de ellos; le permite a Husserl rehuir el fundamentalismo, explicaciones
definitivas de las cosas; esa actitud le permite poner un freno definitivo a la ciencia,
aunque no la niega.

Y en los datos hiléticos, materia, a Husserl le dio miedo seguir en el terreno de la
conciencia inmanente, conciencia como temporalidad en el origen mismo del tiempo:
discurrir del tiempo mas aca de la separacion sujeto — objeto. La temporalidad
primaria es despliegue donde hay pseudo-objetos, no estan en el tiempo, sino hechos
con el tiempo: tempo-objetos, objetos no constituidos, en tanto que se estan gestando,
apareciendo. Los tempo-objetos, no es identidad de objetos, no-identidad natural; y
aunque aquél discurrir del tiempo mas aca de la separaciéon sujeto — objeto sea asi,
aun puedo hablar de intencionalidad; pero entonces hay dos clases de intencionalidad:

1/LONGITUDINAL: temporalidad primaria que hace que mi presente se extienda,
que no sea un punto, y hace que no necesite poner en marcha mis recuerdos, el
pasado retenido: modificacion intencional del presente. Cada momento retenido es
modificado por el anterior; el pasado es una modificacién intencional del presente.

2/ TRANSVERSAL.

La epojé no tiene que ver con la sensacion, impresion; el que quiera reconstruir la
explicacion del mundo a base de impresiones, esta en la actitud natural atn.

ESTETICA FENOMENOLOGIA

Hay una cuestion fenomenologica: el PASADO como conciencia en el modo de la
fantasia. En la temporalidad primaria esta el analisis de Husserl de la conciencia
inmanente del tiempo, tiempo inmanente. Los recuerdos estan en T(O), por
mecanismos de identificacién, cuyo agente es la fantasia, iteracién, lo puedo reiterar.
En la temporalidad primaria las cosas no se recuperan asi. ¢Qué nuevo espacio hay
que abrir?

LA PROTOTEMPORALIDAD: Husserl algunas veces insinué ésta, pero
sistematicamente lo bloqueé por un mecanismo muy extrano; por ese prejuicio de la
vocacién masivamente objetiva de la filosofia. ;En qué consiste su reflexion del tiempo
primario? ¢Coémo se distingue del tiempo objetivo? En éste se dan actualizaciones que
son recuerdos. La temporalidad primaria son actualizaciones que, no son recuerdos:




hablo porque estoy reteniendo, protendiendo, avanzando; cuando decimos presente es
una linea:
FIG.1

™

\%nciones
\

~

ahoras¥ N \ >y ™ & | INEA DE FLUJO DEL
\ Presente(impresion) TIEMPO

ret%\x A
\’

Los
ahora,...
pierde

ORAS quedan definidos por una impresion, define el ahora, y viene otro
., y se crea la linea del flujo del tiempo. El ahora queda arrastrado, no se
no necesito recordarlo; actualizo en el presente, pero es algo que no percibo.

delant¢; lo entiendo, el presente, porque anticipo lo que, verosimilmente, en un
de posibilidad, va a venir. Y lo entiendo por la retencién que hago de lo

El deslizamiento del pasado en un proceso de MODIFICACION tanto mayor cuanto
mas alejados los puntos del presente actual. No son objeto de percepcion, sélo percibo
la impresion , estrictamente; lo otro, como esta retenido lo reactualizo sin necesidad
de rememorar. La retencion no produce objetividad; Brentano no diferencia dos modos
de temporalidad. La temporalidad secundaria, donde funcionan los procesos de
identificacion, interaccion, es el sitio dominado por una estructura simbélica
instituida. La temporalidad primaria es el pasado que se continta , continuacion
presente del pasado, sin necesidad de rememoracion lo mantengo; no tengo del
pasado inmediato conciencia de identidad.

Cuando decimos tiempo unitario homogéneo es el tiempo de la ciencia, objetivo;
sus procesos no son validos en el tiempo primario.

El nivel de la prototemporalidad, hablar de €l es enormemente complicado, pues no
tenemos acceso directo; esta fuera del lenguaje, inconsciente; sus procesos, de esa
region ignota, a ellos tenemos un acceso indirecto. El surrealismo pretendia acceder
por asociaciones espontaneas, con mecanismos que fracasaron; no supera asi os
limites de la institucion simbodlica. Como también fracasé el psicoanalisis.3

En los S. XIX - XX los cientificos se aproximan al fundamentalismo, tienden a él,
en su conciencia de que creen que sus explicaciones son definitivas.4

En el siglo XX el inconsciente se divide en dos: simbdlico, y fenomenoldgico. La
temporalidad secundaria esta saturada de simbolos.

Tres formas de acceder a lo fenomenolégico:

12/ SUENO. Como es imposible desbordar el lenguaje, el suefio rompe sus
estructuras, dispara y abre las puertas a ese mundo. Pero Freud lo explora con sus
simbolos y confunde niveles.

2%/ ARTE. El moderno, del siglo XVIII hasta hoy. Construye HIPER-OBJETOS,
cuando es verdaderamente arte, por mecanismo extrafo en su recepcion nos dispara a
la estética, en temporalidad primaria, y se produce la apariciéon de la conciencia; el
sentido de las cosas, segun Richir, cuando asistimos al nacimiento del sentido de las
cosas, y ocurre a espaldas del tiempo, y de modo inconsciente. El arte es necesario asi
porque si tiene alguna virtualidad es hacer que lo instituido, objetivo, no degenere en

3 Nicolai Hartmann estudia el inconsciente e intuye el inconsciente fenomenolégico.
4 Estaninslao Sanchez Calvo: “Lo maravilloso positivo”.



mecanismo automatico, donde las cosas dejan de tener sentido por la forzosidad de
repeticion. Es decir, tiene la posibilidad de producir ese efecto, aunque no lo produzca.

Con él reactivamos las fuentes del sentido, hace que la institucién no degenere al
nivel de una “ forzosidad repetitiva”.

32/ Via indirecta de la FILOSOFIA. No puede pasarse sin la dialéctica que, es como
la que utiliza Parménides; es también la dialéctica de Ayax — Deyanira, dialéctica al
cuadrado, por el precio de su vida.

¢ Por qué forzando lo objetivo? Hiper-objeto para denunciar al resto de objetos, para
superar lo objetivo e ir hacia lo estético, donde reactiva lo muerto institucionalizado.

¢ Qué tiene en comun la exageraciéon de lo objetivo para que me transporte a lo
inconsciente? La clave esta en el problema del tiempo. El tiempo tiene un punto en
que no se puede ir mas alla: el presente viviente. En cada momento la conciencia
queda definida por un ahora, detras queda la impresion, lo puntual, que arrastra lo
que va a venir. Asi, el presente es complejo, la conciencia no construye, por eso no
utiliza la fantasia.

Tenemos: cosas con pasados y futuros.

~ " \PRESENTE— =

¢Qué mecanismos hacen que el presente sea un complejo modificado,
que hace que no sea asi puntual? Aqui hay datos hiléticos puros, no esencias. Son
mecanismos de asociacion, que es de dos tipos: por semejanza; y por contigiiidad.
Husserl privilegia esos mecanismos de asociaciéon y se bloquea aqui. Al frente de esto
esta la conciencia: ¢qué pasa con ella, cuando van pasando las cosas por ella? ;Cémo
se da ahi los procesos de constitucion? Segun Husserl se autoconstituyen, respuesta
s6lo verbal.

La conciencia es un proceso constituido de tiempo. La conciencia en su constitucién
es intemporal, porque no tiene contenido; pero éstas son explicaciones insuficientes.

Cuando intentamos introducir mecanismos de asociacion no sélo por contigtiidad,
sino también por semejanza, entonces la cosa cambia: cuando hay por semejanza
puede haber cohesiones a distancia, puntos hiléticos a distancia, incluso sin
conciencia de ellos, en el inconsciente fenomenologico, pueden ocurrir cohesiones por
asociacion de semejanza. Asi lo que yo creia tiempo con huecos, es también espacio;
asi, la circularidad de la obra es de espacio, porque hay también espacio. La
circularidad de la obra asi es también espacializacion muy estudiada y medida; por
eso es por lo que me desplaza el arte de lo objetivo.

El nivel objetivo es el del juicio, légica, e identificaciones. El tiempo de Husserl no es
puntual, pero conserva la uniformidad y continuidad de la objetividad.

Cuando se da la fig.1 se arrastran retenciones y toda retencién implica una
modificacion, al detenerse, pero se arrastra y llega al presente actual, que no es un
punto, sino que esta estratificado en retenciones y protenciones hasta un punto en
que la protencién es imposible. El esquema es valido como teoria de estratificacion del
presente y rompe el modelo fisico. Pero no explica a Proust, en quien los recuerdos
son mas vivos que las impresiones actuales.

Con Husserl la fenomenologia se va a las matematicas y légica, comportamientos de
esencias, eidos. Se trata de ver su estatuto. Y eso sélo es posible si lo analizo tal como
se da en mi conciencia, como vivencias (noético), apariencias mias, fenémenos de
“eidos” (noemdtico), en principio dado, determinado ante mi, resultado. Analizando o
esas vivencias son de alguna manera indeterminada y no estan dadas; por eso
desborda.

10



SOMBRA DE LO FENOMENICO. Resto del antiguo dios.
“x” en el siglo XVIII.

“NOUMENO” / “APEIRON” 4
B FENOMENOLOGIA
Zona de la ( JUICIO REFLEXIONANTE ESTETICO, zona privilegiada de la fenome- Sinn Bildung
Reflexion sin ESTETICA nologia.
Conceptos. LO NO - DADO WESEN A
Zona saturada de sentimientos y recuerdos que sq pierden;

TELEOLOGIA < — PASO-SALTO no transicion Hiato |
(29. Cr.del Juiciq) JUICIO REFLEXIONANTE TELEOLOGICO. En teorig para Kant

CIENCIAS

CR.R.PURA ( realidad en abstracto. Las cosas estdn desgastadds y funcionan

Aqui tenemos acceso directo a la MUSICA. 3

también esta aqui la ciencia.
Legalidad de lo contingente. Ciencia operativa, buscar leyes.
z

JUICIO DETERMINANTE, sobre cosas dominadas l conceptos dados,

GESTELL: mecanismo automdtico, ciego. Tiempo ciertifico, acceden a l A INSTITUCION SIMBOLICA
Sinn Stiftung

con rutina.. Vivimos como somnolientos, con un regjertorio estable- “DADO?”, objetividad.

cido. DIMENSION PROPOSICIONAL, AXIOMATICAyciencia,

FIG. ¢

¥ puede hacer eso, o hacia arriba o hacia abajo. Hacia arriba se da menos o casi
nada; a veces el arte y el lenguaje.

En la reflexion sin conceptos por eso voy a la cosa, porque al no haber conceptos
intento, mediante analisis de la cosa, aplicarle una legalidad o concepcion.

FENOMENOLOGIA CIENCIAS
Vivencias eidos
Pensamiento reflexionante pensamiento determinante

Sinn bildung, es fundar sentido tal como esta brotando, “in fieri”. Y Sinn stiftung, es
fundar sentido institucionalizado, de categorias institucionalizadas.

¢Cual es la diferencia entre 1 y 2 desde la fenomenologia? En 1 cuando yo quiero
explicar algo con juicios determinantes, no sélo es que lo particular quede englobado
por una ley, sino cuando yo subsumo algo particular con lo universal, la institucion
me precede a esa operacion, aunque yo no me de cuenta: tutela de la institucion
simbdlica, leyes aceptadas invisiblemente, y lo particular tiene asi una carga
determinada. Asi funcionan muchos cientificos, aunque no todos. Peligro de 1:
circularidad; al estar tan amparado por la institucion me limito a encajar lo particular
en lo universal, las explicaciones acaban siendo tautologicas; es el riesgo en el limite.
En 2 es legalidad de lo contingente, juicios reflexionantes teleolégicos. Aqui hay ciencia:
buscar el concepto para esas contingencias; reflexionar y descubrir, y asi se buscan
conceptos sobre los de la institucién. Es dimension OPERATIVA: explicacion de la
ciencia de Gustavo Bueno.

En 3 es el MUNDO DE LOS FENOMENOS: ESTETICA, no el arte que, puede ir a éste
nivel: juicio reflexionante sin concepto no amparado por la institucion simbdlica, de
explorador, zona ignota; lo que hay es concreto, espesor bien concreto, nada que ver
con la circularidad y automatismo; riesgo de pérdida también. ;Cémo acceder a 3? Por
ejemplo, con los sueifios; pero el psicoanalisis fue un procedimiento contraproducente,
pues su inconsciente es el simbélico, impregnado de institucién. En 3 hay un
inconsciente fenomenoldgico, no amparado por la institucion: GRAN RESERVA DE
SENTIDO, manera de reactivar el sentido, es un interés practico. El arte, no estética,
acude ahi indirectamente, cogiendo fuerza por rebote, accediendo a la zona
fenomenoloégica, al recibir el objeto artistico accedo a 3.

Husserl con su idea de objetividad no pasa el hiato aunque lo intuya. Objeciones al
analisis del tiempo de Husserl:

1°/ El problema de Proust es insoluble.

2°/ ¢Qué pasa con la reactivacion del sentido? No la explica, se dedica a la
monotonia del tiempo.

11



3°/ La experiencia nos dice que la famosa continuidad del tiempo es un mito. Es
una construcciéon objetiva, una abstracciéon; cuando miramos el reloj o cuando lo
extrapolo a la idea que tengo de mi persona, la experiencia personal del tiempo es que
esta roto.

4°/ ¢Qué pasa con la conciencia, es exterior o interior al tiempo, al proceso? En
Husserl parece que es exterior; y que la conciencia absoluta es intemporal.

Descartado este modelo de Husserl, nos vamos a otro con dos niveles de lenguaje: el
nivel del tiempo, conciencia, lenguaje, es zona de riesgo del hiato; esta por arriba y por
debajo de la linea del hiato. En la zona 1 esta Newton, el reloj y la fisica. Hay una
conexion entre el tiempo y la conciencia, ¢qué conexion hay? En el hiato casi por una
ley topologica, el lenguaje tiene necesariamente dos caras, que hay una cara volcada
hacia la institucién y los linguistas; y otra, de la fenomenologia, abierta al mundo
estético.

Diferencias con Husserl:

- el presente no es puntual, Husserl da un paso con el “ presente estratificado”.

- el presente no es continuo: hay fases multiples, rotas, pequefias, grandes, etc.
Ritmos, tiempos. Hay fase de presencia, tiempo de presencia, el presente tiene un
espacio, el tiempo esta espacializado. Y sélo asi puede empezar a haber sentido.

En 3 es inconsciente fenomenoldgico, mas limpio que el inconsciente freudiano. Hay:
« RETENCIONES: recuerdos inmediatos, hay una estela y los pierde un cierto

momento.

% RECUERDOS MEDIATOS: revivir el pasado, rememoracién, para que el sonido lo
recuerde ya. Es reiteracion, identificacion, para fijarlo en la memoria.

En esa zona 3 hay ESTETICA, cohesion sin concepto, para Kant; no — objetos;
sintesis pasivas y totalizaciones; totalizacidén, cohesién, no por los mecanismos por los
que la conciencia esta activa. Como si la conciencia llegase tarde y cuando llega la
sintesis y cohesiones ya se han dado. En 3 hay Wesen, “esenciar”, no da la impresiéon
de eidos; es “esenciacion activa”, son esencias salvajes de Merleau Ponty; no hay
eidos ni ontologia, que tienen logica.

En un terreno parecido como son las tragedias se puede ver esto:

- Creonte: esta en 1, “deinos”, terrible, exagerado, vacuo, exageracion vacua.

- Hemon: es sintesis intutil, quiere hacer la sintesis y no puede. Es “equidistancia
impotente”.

- Antigona: esta en 3, saturada erdticamente. Sin logica, sin sentimientos.

Esto es la prueba de que seguimos planteando los mismos territorios.

¢Por qué la idea de tiempo? En 1 y 2 estamos en el tiempo objetivo, uniforme,
continuo, presente puntual, sometido a revision por Husserl con la pretensién un
poco como Hemén: creyendo que su idea articula las dos zonas. Su analisis de
protencion, retencion son validos y se conservan sus definiciones con ciertas
correcciones. Husserl arrastra en su idea de tiempo inmanente del tiempo objetivo,
que es un tiempo continuo y uniforme. Y no se dio cuenta del tiempo musical con sus
saltos, altibajos, y vacios. En 1 y 2 ahi esta el hombre y las antigonas se mueren
todas, y llegan a un absurdo: autoconstituciéon de la conciencia.

.4
.3
—> Este tiempo es de presencia o fase. Nuestro presente si empieza
.2 como un instante, una fisura que se puede ir ampliando hasta
.1 constituir una fase que puede ser muy amplia. Por ejemplo, al

experimentar una obra de arte; si se produce en mi una ampliacién de la fisura inicial,
mi presente se distiende y deja de ser un punto y la fase puede llegar a ser tan grande
como la obra entera. Si se rompe se acaban las propiedades.

En la palabra “ritmés” de Arquiloco esta el que el ritmo tiene, contiene, a los
hombres.

¢ Por qué es presencia extendida, en vez de un punto? Merleau Ponty habla de
palabra operante, cuando se habla no mecanicamente, que no sé muy bien lo que

12



busco, ni se muy bien lo que quiero decir; buscar algo que atin no sé lo que es; estoy
buscando en sentido de forma libre.>

En cuanto al HIATO es tiempo concreto, sin continuidad; es una zona donde se gesta
el lenguaje originario (que estabiliza y concreta el sentido), el sentido “in fieri”, asisto al
nacimiento de mi conciencia, asistir al nacimiento del sentido, conscientemente.
Lenguaje originario, sentido “in fieri” v nacimiento de la conciencia (proceso de
conciencia) son tres correlatos. En la disposicion de buscar en sentido de forma libre
en mi ocurre algo asi: yo busco algo que “no sé todavia” y simultaneamente reflexiono,
repienso sobre lo que ya voy sabiendo; aqui aun no hay protenciones — retenciones;
casi ni aun fisura, pues busco algo que todavia no sé y estoy volcado hasta un futuro
que es una promesa que no llega pronto; y reflexiono sobre lo que ya sé, que ha
llegado demasiado tarde. Mi inclinacién hacia la promesa y hacia lo que ya sé, no se
crea aun la fisura o empieza a aparecer una cierta fisura entre el ya y la fisura; y
todavia no hay presente y asi ni protencién ni retencion.
> No sé todavia: PREMONICION, PROTOPROTENCIONES.
» Reflexiono sobre lo que ya tengo: REMINISCENCIA, PROTORETENCIONES.

El error de Husserl fue que la conciencia se asiste a si misma en una protencion
originaria que viene dada sin mas en un presente puntual.

ya todavia

Tenemos asi una complicaciéon inmediata:

1- Buscar algo que no se sabe todavia, pero que tiene ya un pasado. No se todavia,
aun.

2- Buscar lo que ya se sabe, pero que todavia tiene un futuro. Ya voy sabiendo algo.

Se produce un quiasmo entre los dos: podria pasar que el todavia y el ya pudieran
identificarse, entonces se produce una IMPLOSION en concepto. Ese quiasmo es la
reflexién ,sin concepto: no hay identificacion (s6lo donde hay logica, conciencia). 1 y 2
no acabaln de encajar y se produce un desajuste, hay un desfase entre las dos partes.

Entre: - horizonte del todavia: premonitorio;
- horizonte del ya: reminiscente.

Busco algo con la reflexién y voy hacia un todavia que tiene ya o arrastra un
pasado.
> Buscar lo que ya se sabe pero que todavia tiene un futuro: RETENCION, porque se

retiene algo en la medida en que atin esta abierto al futuro. Todavia tiene que ir
engrosandose del futuro.
> Buscar lo que no sé todavia pero que tiene un pasado: PROTENCION, se busca en
la medida en que esta enriquecido por el pasado, pero no agotado.
Y sigo reflexionando porque sigue habiendo un quiasmo. Esto es lo que pasa en el
operante o asistir al sentido “in fieri”: y si se estabiliza, esto es el lenguaje, no sélo
palabra sino gesto.

Como fruto de que las protenciones se van recargando, hay distanciaciéon o esfuerzo
mio por ampliar o distender mi presente; eso no ocurre asi en un punto; la reflexion
crea al enlazar el presente y pasado una ampliacion de mi presente: FASE DE
PRESENCIA. Se introduce un espacio en el seno mismo del tiempo. El desajuste que
se da siempre hace que asista a lo que se hace en la zona 3. Si hubiera encaje me iria
a la maquina; el hecho de que los sentidos no son dados en términos de identificacion,
al hombre le hace abrirse a esta zona estética. La REFLEXION abre cada vez mas un
espacio, en el desajuste; y se genera un sentido y el tiempo: “flujo” de un hacer
sentido. El lenguaje es dar una cierta consistencia a eso que esta teniendo lugar.

El ejemplo de la musica de Mozart retiene la obra entera no porque entre la obra en
el mecanismo de las protenciones — retenciones, no porque tenga una capacidad de
memoria inmediata o recuerdo mediato, porque asi ya habria escrito la obra; debe

® Yo creo que en la institucién hay busqueda también, y consiste en esto: buscamos algo que ya nos ha
encontrado.

13



haber un recuerdo intermedio sin retencién ni rememoracién. Recuerdo intermedio en
mi presente, fase de presencia, retengo la estrofa entera sin ejercitar el recuerdo:
presencia latente de la estrofa entera. ;.De qué orden es ese despertar que trae en el
momento precedente la estrofa entera? Cuando estd acabando la primera estrofa e
intuyo que va a venir otra estrofa parecida.

Se puede establecer un paralelo entre una sucesién de sonidos y toda una novela.®

cOué ocurre al recibir la obra?

EXPERIENCIA ESTETICA: libre juego entre la imaginacién y el entendimiento, ahi
reactivo mis mecanismog personales.

Elemento formal, entendimiento.

CONOCIMIENTO:

Elemento material, lo aporta la imaginacion.

Encaje que en la obra no se da: busco encajar
imaginacion y entendimiento. Aplazo mi esfuerzo por saber qué es la obra y me
experimento a mi mismo. El sentido en busqueda es eso en otro plano: asisto a que
esa obra se esta reactivando en mi presente y asisto simultaneamente al nacimiento
de esa obra: lo mantengo de alguna manera y eso es simultaneo al nacimiento de mi
conciencia, me experimento a mi mismo. Pero siempre que la obra esta
suficientemente bien interpretada, que haya competencia por parte del actor o
intérprete; es atender a la ampliacion del presente de los receptores de la obra;
recuperar del inconsciente fenomenologico impresiones pasadas y meterlas en una
armonia de protenciones y retenciones, reviviendo la vida de modo mas profundo.
El tiempo de las tradiciones, en la impresion actual, estd ligado a un presente con
protenciones — retenciones; es idea de tiempo homogéneo, uniforme, abstracto.
Una estrofa oida no es un pasado retencional, ni pasado rememorado; es
actualizacion que no es ni uno ni otro. Habria que substituir la idea de presente
ampliado con protenciones — retenciones; en éste recaemos cuando nos salimos del
“presente que crea sentido”. Edipo esta y crea un tiempo diferente a Yocasta, Creonte
o Antigona:
> ANTIGONA: no hay presente; es como de otro mundo; erética: Stimmungen;
puramente estética.

» YOCASTA: hay un circuito cuando aplica el mecanismo de reflexién: reflexion
cortocircuitada.

> EDIPO: FASE DE PRESENCIA, reflexién dilatada. No hay presente abstracto.

» CREONTE: es el presente, homogéneo — uniforme, abstracto. Tiempo administrado.
Cada momento presente esta ligado a una impresion actual.

Las sintesis pasivas, son pasivas porque son estéticas, van a la conciencia del
espectador.

Antigona es PROTO — TEMPORALIDAD: premoniciones / reminiscencias; entre ellas
no hay un presente, sino una fisura muy pequena; en el limite seria una persona en la
que no actian mecanismos légicos de ninguna manera y de tal manera que no es
viable y no puede vivir. Aunque el mundo del inconsciente fenomenologico es esencial
para la vida humana. No se trata de opciones, sino niveles “cuanticos”; y puede haber
saltos cuanticos. En Edipo la fase de presencia es concreta, no hay actualidad, sino
ausencia:

RETENCION REFLE - PROTENCION( ya la he andado)
@ pero TODAVIA w pero YA
Proto-retencion proto-protencion
FASE:
Tel lllillub dC Auﬁsuua FIG.2

® El primer movimiento de la sinfonia 25 de Mozart es plenamente del “Sturg ung Drang”.

14



El YA de la retencion no estd absolutamente en el pasado como reminiscencia
antigonica. Y la proto-protencién no es premonicién antigonica, sino futuro cargado de
pasado, mientras la proto-retencion es pasado cargado de futuro; el YA de la
protencion esta en mi presente. En Antigona, por su estética pura, no hay reflexion.

En Edipo se crea cada vez mas distanciacion entre la proto-retenciéon y la proto-
protencion, puede acabarse la fase de presencia, el mecanismo puede agotarse, por eso
es discontinuo.

Pero una obra de ARTE, fenomenolégicamente tiene dos polos: artefacto y estética.
En el momento en que eso se recibe me pone en presencia de una FASE. Leyendo eso
me identifico con los propios mecanismos de Edipo; aunque el espectador, para mi, la
fase de sentido, si me meto adecuadamente en ella mi fase de presencia no acaba
hasta que se acabe la obra.

El arte, en la institucion, es artificioso, mayor que la ciencia, con una técnica mas
poderosa, mayor homogeneidad; en la recepcién se abre una fase de presencia de
sentido, espacio de sentido que, si se trata de una obra importante dura tanto como la
obra misma. Y no s6lo hay mecanismo de reflexion teleolégica, pues nos iriamos a la
mecanica; el arte va mas alla y, en los tiempos modernos hay mucha mas tentaciéon de
agotamiento institucional. El arte, por reduccion al absurdo, con la dialéctica,
desbanca la institucion. Por eso es tan importante la idea de género, pues la dialéctica
esta en la institucién, con los géneros.

¢Por qué la fase de presencia no es posible en no es posible en Yocasta? Ella sabe
mas lo que va a pasar, por eso intenta helar el presente aparencial.

En la fig.2 la reflexién no llega a ajustar, a un ajuste; en Yocasta la reflexién produce
una identificaciéon, el espejo, y se produce un colapso; en su caso no hay desajuste o
“port-a-faux ”, dos cosas que no encajan. Ese desajuste es la fase de presencia (cosas
que estan en el tiempo y fuera de él) que, en Yocasta no se da, sino que lo
cortocircuita. Puede ocurrir que se pierda el hilo, bajada de nivel, y aparecen de golpe
las impresiones actuales; esto se ve interpretando o escuchando la musica, pero sin
atender a la nota una a una; seria atender a cosas que han pasado pero que ni
siquiera estan en el recuerdo, estan en el albergue de la inconsciencia fenomenologica.

En Antigona el presente es una fisura; en Yocasta el presente es un cortocircuito, se
colapsa, identidad o identificacion especulativa; en Edipo hay ya fase de presencia,
tiempo concreto, ampliado, lenguaje, conciencia y consciencia.

Hay una exigencia de interpretacion o revivir la obra, si la reactivacién de lo que esta
pasado, hacerlo presente implica necesariamente una interpretacion o lectura.
Celibidache emplea términos horizontales y verticales, y pisa asi terreno
fenomenologico; interpretacion que evoca un modo ausente, leo entre las notas,
rescato cosas de mi propio inconsciente fenomenolégico; modo mucho mas rico que el
de Creonte: nivel de principiantes. Celibidache esta lentificando no para hacer
perceptibles cada impresion musical; no es esto, sino que(no es cada nota leida nota
tocada, tiempo de Creonte) posibilita el hecho de la amplitud de la fase. Por eso los
gazapos no tienen importancia, pues en la fase de presencia que crea un sentido se
abre un horizonte de detras, el inconsciente fenomenologico.

La idea de arquitectéonica consiste en niveles, saltos cuanticos. El PRESENTE
consiste en una articulacién, reflexion, de dos cosas: YA pero TODAVIA (pasado
cargado de un todavia, de futuro, que tiene cuerda, mundo de las EXIGENCIAS); y
TODAVIA pero YA (almacena “ya” el pasado, mundo de las PROMESAS); la
REFLEXION viene a ser un desajuste: port-a-faux, “hors d’aplomb”, que permite vivir y
da el flujo temporal. El error de Husserl esta en creer que hay una temporalidad
originaria; que todo otro tipo de temporalidad estructural estaria dependiente de la
temporalidad originaria donde se origina todo sentido. Su manera de percibir el
presente es tipica de la zona de la Stiftung; es un tiempo forjado a partir de un modelo
de comportamiento institucional: la percepcion de objetos, modelo de temporalidad de
la conciencia inmediata del tiempo. Pero en realidad en fenomenologia no hay zonas
privilegiadas, sino que en ella obligatoriamente hay cambio de niveles, y el lenguagje,
sentido, conciencia, estética, son un niel, y la lengua otro: el de la institucién. El nivel
teleologico es reflexion de la institucion sobre si misma.

15



Hay una cuestion, que es la de Paul Celan en un verso suyo: “Desde su ya-no a su
todavia ”, que describe su situacion personal tragica; con ese ya-no quiere
desentenderse del pasado, borrarlo. Y eso es tanto en protenciones como en
retenciones. Elimina en el todavia la carga del ya; en sus protenciones y sus
retenciones no almacena el pasado. El remedo se hace psicolégicamente, por un
habitus, mnemotecnia o reglas para recuperar y actualizar el recuerdo. Pero Proust no
funciona asi, sino mediante una recuperacion del pasado que es retemporalizacion, lo
pasado vuelve a la zona estética, va al inconsciente fenomenologico; recupera
produciendo una nueva fase de presencia: en mi presente algo conecta con la realidad
pasada. El recuerdo asi no es mnemotecnia, ni por sus métodos; su proceso es mucho
mas complejo: y puede dar lugar a una impresion mas poderosa y gana una
conciencia asi de eternidad, pues ha sido capaz de vencer el tiempo husserliano, casi
religiosamente. En la pag. 226 de “El tiempo recobrado” lo ve como un jeroglifico, tiene
que descubrir lo que hay detras. Quiere resucitar el sentido olvidado. El recuerdo no
es posible con un mecanismo de identidad; no es voluntario, el artista no tiene ningun
método. Un fenomenodlogo, su epojé seria cuestion de método. La conexién de dos
instancias implica una realidad efectiva, retemporalizacion o nueva temporalizacion
que recupera lo pasado que ha pasado previamente por el inconsciente
fenomenolégico. En la pag. 217 se trata de sintesis pasivas a las que la conciencia
estd como espectador, pues ella misma no interviene, pues estamos mas alla del
lenguaje. Funciona la conciencia inconscientemente. La zona de las sintesis pasivas es
zona con conocimiento, por eso se puede hablar de verdad en el arte, pero funciona en
la institucién, PRODUCCION, y en la zona fenomenolégica, recepcion, juez en la obra,
intuicion kantiana. Leer wuna partitura es ponerse en lugar del productor,
identificacion; por eso se necesita la interpretacion. Es imposible copiar Las Meninas,
pues seria un impedimento para saber lo que es relevante o no estéticamente, o lo que
es lo mismo: que todo lo que hay ahi puede ser pues relevante estéticamente de
alguna manera. Se trata de la imposibilidad de copia; con la copia no me puedo hacer
cargo de la obra.

Las sintesis implican un logos, una composicién. El arte se especializa en ellas, en la
conciencia que funciona inconscientemente, y hace que no me quede en el
automatismo y la codificacion. El arte airea asi la instituciéon; ¢por qué? Porque la
frontera, en realidad es un paso, un salto donde trabaja el lenguaje, sentido,
conciencia y presencia de tiempo; los sentidos son generados por temporalizacion; y
hay una necesidad de pasar de unas érbitas a otras, y la reflexiéon es un mecanismo
donde la conciencia refleja lo que va a venir y lo que ha pasado, y ocurre un espacio.

¢Por qué hay diferencia de tiempos, duracion, en la musica? La duraciéon implica
distender mas o menos el tiempo; para Celibidache interpretar era un mecanismo de
retemporalizacion, de reflexion, crear tiempo. Y oir la obra es, en el limite y con obras
muy poderosas, una retemporalizacion, una reflexion de protenciones y de retenciones
que yo conexiono. Como no hay ajuste se abre un espacio: a mayvor capacidad del
receptor, esa espacializacion, el presente (el TODAVIA YA v el YA TODAVIA), se
distiende v mi presente dura tanto como dure la obra v se cierra.

Hay una transposicién o traduccion entre niveles, y una deformacién coherente:
readaptacion al nuevo nivel. Y en los niveles no hay temporalidad originaria, o flujo
continuo (Husserl); hay tres niveles de temporalidad:

C- Prototemporalidad: instante.

B- Tiempo concreto: porque es un tiempo que no depende de los sentidos ya hechos,
institucionalizados; se genera el sentido; no hay presente sino PRESENCIA, pasado
vivo que todavia tiene futuro, y futuro vivo que ya tiene pasado; es una realimentaciéon
por reflexion. Es la frontera entre 2 y 3. Se genera el sentido, el lenguaje, no la lengua;
el lenguaje hace:

3

esto:
Lenguas institucionalizadas
C- Temporalidad continua originaria: la de Husserl, de zonas 1 y 2; se busca la
permanencia dentro del flujo del tiempo, en cierto modo es temporalidad ficticia. En el
limite son las estructuras ideales que pertenecen a este modo. Presente vivo, ordinario

16



del reloj, flujo continuo, percibir objetos intencionalmente, intencionalidad,
institucionalizado, sintesis activas.

Husserl tiene claro ya una cosa: la intencionalidad (ajuste entre protenciones y
retenciones), entre intenciones de significacion y las intuiciones, ese ajuste no es pleno
nunca, hay siempre un cierto desagjuste: EXCESO, y ese presente no es perfecto; es
presente desacordado y hay holgura muy grande. Vale en el nivel bajo, pero mas
arriba hay presencia.” En Celan ahi, hay retenciones que dejan de ser vivas porque
niega el Todavia, y hay protenciones que no son vivas porque niega el YA.

El recuerdo tiene una importancia vital en Proust, que no es filésofo ni académico; el
recuerdo para Husserl es que cuando las retenciones todavia durante un lapso de
tiempo son vivas, porque las arrastro, pero hay una retencién que seria vacia, y no la
retengo. Vacia quiere decir aiin con esas retenciones vacias, no hay recuerdo, sino
habitus, memoria simboélica que me permite repetir sentidos intencionales
sedimentados, en un poso habital. Ese habitus es potencialidad de las intenciones
vacias y yo no tengo mas que reactualizarlas. Pero lo que hace Proust no es eso
concretamente. Husserl dice del recuerdo del pasado, que la fenomenologia de Richir
no asume: cuando se recuerda se hace una representaciéon del pasado; pero no
representar como un retrato, no es una imagen; si esto fuera posible, si al recordar el
pasado lo representara con imagenes, esto seria reactivar las retenciones vacias muy
lejanas porque hay una continuidad casi como el presente. Esto es imposible. No es
posible rebobinar el pasado, reconstruir el pasado; sino que recordar es
intencionalidad nueva, es constituir el pasado. Husserl luché contra ese problema y
encontré una formula: ¢qué hay entre dos puntos? Hay un recuerdo, y hay una
confluencia muy extrana y compleja. :Coémo? No es representar sino presentificar
intuitivamente el pasado y aparece el pasado como tal, a pesar de que hay una
discontinuidad del flujo, y ademas es hacerlo con toda su viveza del pasado, como
muestra Proust. Si en Proust se recordara el pasado como en el primer Husserl se
perderia ahi el recuerdo de Proust. Se trata de un RODEO mediante el cual, si no
hubiera una enorme carga afectiva, s6lo en presencia de ello, potencial afectivo, las
cosas no se recuerdan. No es operaciéon intelectual. En la afectividad no hay sintesis
activas, sino pasivas, y el sujeto queda afectado y €l es espectador ante las sintesis
pasivas. Y se cambia de registro arquitecténico y paso del 1 y 2 al 3, fuera del
lenguaje, zona estética, lugar de la afectividad. Mi conexion con el pasado es porque
asciendo de nivel y conecto con el pasado en otro nivel. No se puede recuperar el
pasado en el nivel del tiempo concreto, B; debo acceder a C; no es reactivar las
retenciones vacias en 1 6 2. Aunque no basta el rodeo, sino otra cosa: lo de Proust, el
encuentro con algo, una imagen: una cosa conecta en cortocircuito con otra cosa por
via de la imagen. Ese rodeo es revivir el pasado, al pasar de nivel, donde el tiempo de
la objetividad no pinta nada, no hay presente, sino presencia; es otro modo del tiempo:
nivel de la fantasia, sueno, magma fluctuante no permanente, contenido de afectividad
que no son presentes. No hay distancia y los flujos son instantaneos; conecto en otra
fase donde no hay tiempo continuo en el que se dé el fluir del presente. Encuentro en
la tercera fase. Por eso mi recuerdo es intuitivo y no ha perdido viveza. En esa fase los
recuerdos se mantienen sin degradarse; es la fuerza intuitiva del recuerdo: yo recojo el
recuerdo en un tiempo de fantasia y afectivo, con otra organizaciéon temporal.

Asi, el RECUERDO (pasado que se hace presente en tanto que pasado, pues no es
imaginacion), tiene dos dimensiones:

1. DIMENSION FANTASTICA, intuitiva, que Husserl equivoca; tropiezo, en ciertas
condiciones, pues debe superarse un coeficiente de afectividad, con las sintesis
pasivas.

2. DIMENSION INTENCIONAL, que vio Husserl, a través de una imagen: bil,
factor desencadenante, disparador del cortocircuito. Es la imaginaciéon, con
estructura de una imagen, si no hay colaboracion fantasia — imaginacién no hay
recuerdo. La IMAGEN en filosofia puede ser SUBJETIVA: desemboca en concepto,
cuando desaparece es transparente; o puede ser OBJETIVA: retrato, me remite
del retrato a lo imaginado, el retratado.

" Ver “Obras completas” de Paul Celan, ed. Trotta pag. 506.

17



Kant analiza la zona 3 en La critica del juicio, el ritmo, no acompasado, hace que
eluda la continuidad del tiempo; son multiples enlaces de fases de presencia que
pueden conectar unas con otras, en la zona 4: prototemporalidad. Ahi también Kant
habla de pluralidad, multiples.

La fenomenologia material se ocupa del fenémeno que, por definicién no esta dado.
En eso se diferencia de la fenomenologia estandar. En la Fig.c ese esquema se puede
dividir en la zona VISIBLE, y la zona INVISIBLE; lo emigrado a lo invisible otorga una
plusvalia al mundo del pensamiento; esto esta cogido de Proust cuando dice en
alguna parte: “...1o que ha emigrado del mundo visible a lo invisible”; después, en ese
mismo texto de 1919, por el arte recupera lo invisible para o desde lo visible:
evocacion por el arte del recuerdo.

La MUSICA, ahi es mas facil que en la literatura, por un lado, y mas dificil por otro.
La percepcion de la musica tiene dos instancias: la interpretacion y la escucha, cosa
que no se da en la pintura. La obra necesita ser interpretada y ademas escuchada.
Adorno se equivoco en su polémica con Benjamin (en “La obra de arte en la era de su
reproduccién técnica”, articulo); cuando Benjamin escribe es ya la época de la radio,
de los discos. El cine también esta subordinado a la reproductibilidad. Adorno le
contesta con el articulo: “Sobre el caracter fetichista de la musica y la negaciéon de la
musica”. Para Benjamin una cosa es la necesidad de que la musica sea reinterpretada
y deslinda los dos fenomenos: de reproduccién y de escucha, y no por aumentar
cualitativamente la reproduccion vaya a degradarse la escucha, sino que son
independientes. Adorno liga los dos fenémenos; si reproducimos mecanicamente las
obras (musica con discos, pintura en imprenta), entonces los distorsiona
convirtiéndolos en una mercancia, al mercantilizarlas, necesariamente, como en las
mercancias, la escucha queda degradada; lo que se fomenta es: halago, consumo
inmediato, privacidad pura, regresion de la escucha; musica ambiente; se restringe el
repertorio; reconocer la musica por parte de los oyentes solamente, y asi confirma el
nivel cultural de los oyentes solamente y no los cambia; melodias descontextualizadas;
partes disociadas, repetidas. Y asi secaba atendiendo a cualidades de su
interpretacion, a su sonido y se olvida de la obra misma.

Pero confunde Adorno dos cuestiones: en el fondo hay una coactiva que sélo en la
estética anglosajona se ha visto la disociacion en las artes: ALOGRAFICAS, y
AUTOGRAFICAS. Dentro de las Alogrdficas esta la musica y la literatura, que carecen
de singularidad; volcadas espontaneamente a la reproduccion, interpretacion,
reproducciéon de obras en la imprenta. Y dentro de las Autogrdficas, estan las
concentradas en un ejemplar. Unas no pueden reproducirse y otras si. La literatura
tiene una sola fase, la musica dos (partitura e interpretacion). La pintura y la
escultura son Autograficas de una sola fase, el grabado dos. ¢Qué diferencia lo
Autografico de lo Alografico? ¢Cual es su singularidad? En una obra Autografica como
la pintura eso no es reproducible porque cualquier elemento que hay en esa obra
puede ser estético en cualquier momento de la historia. Todo puede ser significante
estéticamente: criterio de Patsy. Pero en una obra Alografica eso es diferente y por eso
se puede reproducir. En la musica hay un sistema de notaciéon que tiene mucho de
arbitrario.

Para Benjamin la reproduccién es diferente a la escucha y aquella no bloquea ésta.
Adorno tendria prejuicios marxistas, trasladados a la reproduccion; en él se da una
contaminacion de las dos instancias.

En el caso de Celibidache habla de fenomenologia musical, y en la interpretacion
distingue la dimensién longitudinal y la transversal:

Temporalizacion

“"TASE DI PRESENCIA *

— Densidad de la musica, aquello por lo que es un
lenguaje, pero deficiente; tiene en comun con el lenguaje ordinario las significaciones,
pero que remite a un sentido sin significaciones. El lenguaje me remite a otra cosa que
no es €l. La musica remite a algo: formalismo. En la Union Soviética era el reproche de

18



formalismo: no contribuia a la construccion del socialismo, no tenia contenido, no se
referia a nada; si una musica es formalismo no es nada; se equivoca en el contenido
que creia que tenia que tener la musica. Aunque si que cabe un cierto formalismo.

La musica es equivalente al lenguaje: se refiere a algo diferente a ella: dimension
vertical; se refiere a fenémenos.

Las Wesen salvajes son estancias no légicas que todavia no se han desplegado de los
fenémenos; es la estética de Kant; con pluralidad, esquematismo, y co-determinacién

En la dimension longitudinal hay retenciones y protenciones; temporalizacién no
muy diferente a otras composiciones: quiero decir algo y YA sé lo que quiero decir:
anticipaciéon, EXCESO de velocidad; pero TODAVIA no lo sé, o no lo sabré hasta que no
lo haya dicho, control de lo ya sucedido, premoniciéon. Futuro en el pasado y
pasado en el futuro: se niega que el presente sea un punto.

En la musica hay un cruce en una dimension longitudinal y una vertical. Esquema
que falla en un punto. La cadena de sonido es un pretexto por el que la musica me
lanza fuera de eso. El pasar de lo visible a lo invisible, la poesia lo hace
indirectamente: hacer jugar al lenguaje institucionalizado contra él mismo; pero la
musica lo hace directamente y es una paradoja, pues sus materiales no son
significaciones, sino notas, sonidos artificiales y por eso el lanzamiento es directo; que
no es confundir musica y sonido, sino que éste es una instancia; si hay belleza en la
musica, dice Celibidache, es porque sale directamente de ella. Y a mayor adecuada
temporalizacion horizontal, mas riqueza de acceder a lo otro en lo vertical, y se rompe
el presente puntual; el ritmo que dar a la obra asi, no es fijo; la velocidad es “segun
suene”. Lo que falla en Celibidache es que, si la musica es un fenémeno de lenguaje,
aunque, aunque sea un lenguaje deficiente, y se refiere a algo diferente a él mismo,
hay tres cadenas:

1 sonidos
B Musica
2 Fenomenos sonoros articulados, se cruzan.

Los sonidos son cadenas de fenomenos concretos, “mundo astral” de Celibidache;
esa cadena no esta tan lejos de nosotros; es el CUERPO VIVO, Leib, que en Husserl
tiene mucha importancia para la intersubjetividad: entender que el otro es un cuerpo
como yo, ahi no hay comunicacion; entender que el otro es otro yo diferente a mi, y yo
comunico con €l, s6lo se da si el cuerpo es Leib o CUERPO VIVIENTE, en donde nos
comunicamos, comun a varias personas; y asi, son concreciones en mi.

La musica es sintesis de 1 y 2; se crea una intercalacion de los fenémenos, como si
la cadena de los fenomenos sonoros analizara los fenémenos salvajes y lo interpreta en
una tercera cadena. Hay asi una relacion de tres cadenas simétricas y puede mas la
cadena de abajo, concreta, y la de arriba son esquemas; o eso en la musica tiene tanta
fuerza lo técnico; no hay asociacion de las dos cadenas, pues 3 tiene su logicidad y las
otras dos también tienen su “logos”; yo redistribuyo los fenémenos con arreglo a la
logicidad propia de la otra cadena y viceversa, pero la 2 tiene dominio sobre la 1. Hay
composicion en la escucha; y el intérprete trabaja también en la escucha, su escucha
es recepcion, pero no se resuelve en la escucha: desde su escucha anticipa la
reproduccion adecuada de la obra como tal cadena sonora. La escucha consiste en
que el sonido analiza los fenémenos; la musica es indiscernible del plano de la verdad,
me catapulta a la trascendencia. La musica unifica algo que va a venir y cuanto mas
compleja sea la unificacion horizontal mas rica es la dimensién vertical.

Vamos a ver ahora cémo en Proust(en tres textos), se cumple una fenomenologia
material; en la pag.228 habla de la obra como preexistente en nosotros, realidad tanto
como la hemos sentido; de descubrirla como una ley natural; y el arte nos obliga a tal
descubrimiento.

En la fig.c la zona de lo estético es LO DIONISIACO, la obra; y la zona de la
instituciéon simbélica es lo artistico, artefacto, LO APOLINEO; ¢Cémo pasar del
artefacto a lo estético? La recepcion consiste en como a partir del artefacto, cuando lo
recibo me transporta y me hace llegar a lo estético. El espiritu de la musica esta

19



proximo a la poesia lirica, como si fuera musica; ese espiritu esta en la indole de los
significantes que utilizo, poco cargados de lo institucional, pues son sonidos. La
poesia juega con las palabras institucionalizadas y las hace jugar contra ellas mismas;
esto lo hacen también las artes plasticas mediante dos vias: por via del hiper —objeto y,
por otra via contrapuesta: deshacer de la obra lo que tiene de obra, es decir, lo que
hacian las vanguardias: vaciando la obra de arte, dinamitar la obra como obra y
hacerla desaparecer; convertir la obra en musica.

En el texto primero de Proust hay tres cosas: realidad de la percepcion, la verdadera
vida, que recupera por el recuerdo, ¢como? Hay que distinguir tres cosas:
imaginacién(imagen), fantasia y recuerdo.

En el texto de la pagina 227 (... y me daba cuenta...): sefal de su autenticidad, alude
a en qué consiste ese azar como disparador, lleva hacia arriba; y realidad recobrada, lo
estético.

En el texto de la pagina 218 habla de la vida habital y de un nexo extrafio entre
presente y pasado que dispara un mecanismo y voy hacia lo extratemporal.

;Oué significa fenomenolégicamente todo eso?

» ¢Qué significa IMAGEN, representacion? Por ejemplo, en un retrato hay que
distinguir:

- lo FISICO, el soporte, para el juego de la representacion;

- el OBJETO - IMAGEN, sin quedarse en €l me remite a lo imaginado, y tiene lugar la
representacion;

- el SUJETO-IMAGEN, hay representacion cuando de modo transparente, sin
necesidad de que yo, y sobre todo si tiene poca carga simbdélica, hay en él: Bil objekt, lo
que me remite a lo imaginado.

» ¢Qué pasa cuando reactivo algo pasado? Para que se de recuerdo se necesita
reactivar algo que ha pasado al vacio. Dos maneras de afrontar el RECUERDO:
1-Puede jugar si activo intencionalmente las intenciones ya vacias. Hay un
habitus sedimentado, pero no hay retencion inmediata, lo reactivo a partir de la esfera
nula y se hace trabajando en la zona de abajo, donde estan los habitus sedimentados.
¢Qué pasa al recordar sin salirse de la zona de abajo? Es como intentar un presente
pasado como tal: continuidad de presentes. Funciona entonces con el esquema del
tiempo uniforme. Pero si eso ocurriese el recuerdo seria palido y no vivo. Luego debe
haber un mecanismo para reactivar el pasado y sin haber perdido viveza y carga
afectiva, Sitimmungen, fundamental entonces. Pero en el plano de abajo, como
reactivacion intencional, si lo hago, los recuerdos son palidos y se acaban perdiendo.
> 2-Carga intuitiva, viveza al recuerdo que la da la zona de la FANTASIA, que se
caracteriza porque de alguna manera se le puede asignar un presente.

Los tres niveles temporales, A, By C:

- Proto-temporalidad, corresponde a la instantaneidad,
con bloque de pasado y de futuro.

- Fase de presencia, donde no hay presente.

-  Presente, como tal, con lugares puntuales.

Al recordar no recupero un presente pasado como tal, pues es imposible
retrotraerme en toda cadena de presentes hasta el ahora. Hay una presencia pasada,
fase sin presente asignable, donde paso de lo institucionalizado, temporalidad objetiva
a la zona estética, a la fantasia, de la percepcién a la fantasia. En el RECUERDO me
voy a un punto en el que el tiempo ha desaparecido como tal. Quedandonos en éste
nivel de analisis, al recordar, disuelvo el presente en una fase de presencia. Y ésta en
la zona estética se caracteriza por: INDETERMINACION: en los dos sentidos, con los
dos verbos griegos, aoriston y apeiron; y PLURALIDAD: cuasi infinita de fases de
presencia, donde cada fase, que son infinitas, funciona con ritmos, con resonancia
entre fases de presencia pasada, pero como no hay presente se pueden comunicar
entre ellas. Vivimos volcados hacia la institucion y esa zona la dejamos a la espalda.

¢En el fondo qué pasa? Habria que hilar mas fino para ver porqué se produce la
reactivacion en lo estético; porque hay algun tipo de sedimentacion, un habitus que se
puede reactivar. ¢Qué diferencia hay con la zona de abajo institucionalizante? Hay que
distinguir entre:

O Eidos.

20



O Schema: de gxw, se une, pero muy provisional, zona de arriba; lo que ocurre en lo
institucional es el plano eidético, esencial. Arriba es el Schema, una esencia se
disuelve en Schema, pasamos de habitus eidético a huella esquematica: es la
transposicion arquitectonica. La “huella esquematica” es frescura y afectividad,
dimensién fantastica, intuicién, sin apoyatura de imagen; se trata de la zona
arcaica y el desenganche de la imagen; en todo caso, lo fantastico no se ancla en
las imagenes.

cQué es recordar algo como pasado? El artista necesita ascender directamente a la
fantasia. También esta el elemento del azar: interviene la imagen y yo tropiezo con la
cosa. Aunque no es puro azar, pues si no hay tropiezo no hay nada. Es la
fenomenologia de la imagen: Bil objekt y Bil sujekt; si pretendiese recuperar el pasado
ascendiendo directamente a la fantasia, indiscriminadamente sin acepcion de
presente, se confunden las cosas, pues ahi estan las cosas confusas. Para identificar
un recuerdo pasado debe ser por via de imagen: hay un Bil objekt que me remite como
imagen, representacion, me representa (tanto mejor cuanta mas semejanza haya entre
Bil objekty Bil sujekt. El artista clasico utiliza un mecanismo de representacion donde
el Bil objekt fuera muy transparente; sin atender al signo, fomentar la transparencia
por semejanza, o sin fijarme en el retrato y directamente veo al retratado en un como
si escolastico. Otra via es no fomentar la transparencia: via estética: cuando hay una
desemejanza entre Bil objekt y Bil sujekt, cuando uno juega con la imagen de modo
simbélico, como lo de Picasso de “... si no se parece, ya se parecerd”. No media la
semejanza, pero remitird el objeto originado: el lenguaje, donde no hay semejanza
entre el objeto y el sujeto; me remite por representacion a aquello que me representa
la palabra y hablo en ese momento de concepto.

Si recuperamos el nivel de la imagen, la confluencia del mecanismo de la imagen,
Proust encuentra eso por azar: punto de anclaje para aquello que... la fantasia le da la
carga afectiva del pasado. Para anclar eso en el recuerdo va via imagen.

La diferencia entre las artes es como cada una establece el juego artistico—estético,
de forma diferente.

La literatura es un saco muy grande, muchas artes que funcionan por mecanismos
muy diferentes, la poesia lirica es equivalente a la musica.

Unir el caracter de imagen por condensaciéon simbolica es ir a la zona de la
afectividad: obra de arte posible.

Dos apéndices:

1- Si se habla de fantasia — imaginaciéon nos conduce eso al problema del mito.
Pero no s6lo de unos mitos, sino de los mitos de todos pueblos. El mito visto
desde esta luz, ¢cual seria su diferencia? Que apela a la: afectividad,
imaginacion, fantasia, trastorna las imdgenes, no tiene presente y nunca fue
presente. Son pues acontecimientos que nunca fueron presentes; pero si sélo
fuera eso, en cambio, no podria actuar de mecanismo de trascendentalidad u
organizacion de la realidad: institucionalizarse el mito. ¢Qué debe tener para no
ser racional cientifico, de presente y percepcion, y organizar la realidad? Pero
parece que siempre ha tenido ya lugar: racionalidad propia del mito, y con un
enorme poder explicativo.

2- La cuestion del Leib: CUERPO VIVIENTE; al recibir el arte parece que no es arte
intelectual, como si oyera con mi cuerpo. Si no hubiera en mi cuerpo
determinadas quinestesias (y pasa con algunas pinturas que me van al
estobmago o me asombran); relacion muy extrana que remite a mi cuerpo en el
mundo de la fantasia. El cuerpo en el mundo de la fantasia, eso es Leib.
Leiblichkeit es casi intraducible del aleman; la Leiblichkeit del artista remite a
una conexion cortocircuitada con la Leiblichkeit del receptor; cuando un artista
hace un cuadro, su cuerpo indeterminado de artista hace la obra o se percibe
igual por parte del espectador. La afectividad interviene ahi: ASUNTO
MATERIAL, por estudiar.

Curso 1999/2000 en la Universidad de Valladolid. De Ricardo Sanchez Ortiz de Urbina.
Apuntes elaborados por Juan Carlos de Pedro Marinero

21



Este obra esta bajo una licencia de Creative Commons Reconocimiento- NoComercial-
SinObraDerivada 4.0 Internacional.
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DO

22





