
cc
 1 

                                  ESTÉTICA Y FENOMENOLOGÍA  
Curso 1999/2000 en la Universidad de Valladolid. De Ricardo Sánchez Ortiz de Urbina. 

Apuntes elaborados por Juan Carlos de Pedro Marinero 

 

 

 
   ¿Porqué éste título? Por la Fenomenología material: M. Henry, H. Maldiney,          
M. Richir. 

   La fenomenología ya desde Husserl se divide en dos: eidética e hilética o material, 

aunque en Husserl ésta última quedó en el horizonte y se ocupó más bien de la 

eidética. Se escoró mucho hacia la eidética, problema de la objetividad(es decir el 

problema de ¿qué define a un objeto o a algo frente a mí?), y descuidó el fenómeno en 

tanto que fenómeno. Según Richir se trata de ir a etapas previas, a momentos 

anteriores a la escisión misma del sujeto - objeto; es fenomenología material – hilética. 
   ¿Qué tienen que ver la fenomenología y la estética? 

   Para Schaeffer no habría manera, ya desde Kant, de llevar el arte a la objetividad; 

en términos de predicados objetivos. Es romper los campos de la descripción y 

evaluación. Posición de la  o estética. 

   Para Rochlitz se puede hablar de lo criticable en estética. Se fija en el plano de la 

 o producción del artefacto. 

    Esa es una polaridad semejante a muchas polaridades que se dan en ciencia; por 

ejemplo en GEOMETRÍA:    .      .                      

                                                                  .          
 

También en lógica:      (pq)pq 

En ciencias sociales: social/cultural. 

En física: corpuscular/ondulatorio. 

En la estética las cosas aparecen como poiesis/aisthesis. ¿Qué significa? ¿hay 

enfrentamiento insalvable? Kant se va hacia la aisthesis y dice que no hay el factum 
en arte del que yo parta para el análisis, como en ciencia el libro de Newton. Kant no 
pudo hacer eso en arte, pues no hay un “libro de Newton” para el arte, y reniega a 

decir que haya un factum en el arte; ¿cuándo habla de arte? Sólo a posteriori, cuando 

yo lo experimento; es cuestión sólo de “experimentación”; así el monopolio de la 

estética no la tiene el arte, y se abre Kant a la experiencia natural. Fuera de toda 

intencionalidad estética puede haber una atencionalidad estética. 

   En Hegel la cosa se invierte; no hay espíritu humano en la naturaleza y excluye todo 

lo que en términos kantianos se percibe como belleza natural. Reduce lo estético a lo 
artístico. 

   La polaridad si es excluyente no hay posibilidad de reconciliación. ¿Es como la de 

las ciencias? ¿Puede preguntarse uno por la raíz común de ambas formas de 

manifestarse de lo artístico – estético? ¿Tiene estructura dióscura o alternante? 

   La fenomenología es esa raíz común, tesis que funcionará como hipótesis; la 

fenomenología material, en el análisis del fenómeno en tanto que fenómeno , cuando el 

fenómeno se consume a sí mismo, previa constitución de los objetos. 
   La polaridad poiesis/aisthesis aparece por primera vez en el barroco con Bernini, o 

Caravaggio(cuadro Los discípulos de Emaús, que reclama al espectador, rompe la 

distancia entre espacio pictórico y el de la recepción, quiere que yo entre en la obra 

como si las cosas saliesen y viniesen hacia mí). En el espacio de Miguel Angel entro 

como intruso, su situación ideal es la de estar cerrada, y si entramos nos sentimos 

intrusos. Es un espacio diferente al de Caravaggio. 

   Cuando la obra tiene en cuenta la reacción que va a producir; el boceto es arte visto 
desde la producción y vemos que ese boceto no es lo definitivo de la obra sino que iba 

a pasar a otra cosa, aunque el tema sea el mismo; no sólo es diferente escala, sino que 

en un caso es arte desde la producción sintáctica, y en otro se supone ya resuelto y 

los problemas son otro tipo de problemas en relación con el espectador. Es lo que pasa 

con Rubens, cundo él hace el boceto, aunque prevé cómo va a funcionar eso apelando 
al espectador, es boceto teórico. ¿Qué diría del arte con relación al juicio de evaluación 

Schaeffer, Danto? El juicio de evaluación no pinta nada; hay una disociación, sólo 

caven razones descriptivas que no implican juicios de evaluación. 



cc
 2 

   Ocurre que: 
1/ El arte no es un fenómeno intrínsecamente evaluativo – prescriptivo. Sólo puedo 

decir es arte o no; lo del juicio es ajeno al arte, tiene que ver con la experiencia. Y es 

conducta estética que tiene que ver con lo estético, que es relacional (de mi yo con el 

objeto). 

2/ Pero tampoco hay conducta estética específica, o específicamente estética siempre. 

Así como hay conducta de odio, amor, etc., comportamientos coloreados con arreglo, 

no hay en ese sentido conducta estética. Lo estético es propiedad formal o material. 
¿En qué consiste?: 

➢ Relación cognitiva: N. Goodman; no es instintivo; es relación cognitiva. Por ejemplo 

que una cosa funcione simbólicamente; si es sólo práctica no hay nada. Si hay 

funcionalidad práctica no hay lo estético; y si lo simbólico es condición necesaria 

pero no suficiente. 

➢ Cuando ese tipo de relación mía cognitiva con esa cosa, al decir simbólico queda 

bloqueada científicamente. Que haya algún tipo de placer. 
➢ Que la conducta se continúe por el índice de satisfacción que regula; no por el 

resultado, que no tiene ninguno; lo que satisface el comportamiento. 

   Así, cualquier objeto da lugar a un comportamiento estético. 

   Ambos, Schaeffer y Rochlitz son unilaterales al final, y son dos errores como 

Antígona – Creonte. 

   La fenomenología va en paralelo al arte. Pero ¿en qué empieza a divergir? Ambos 
reaccionan frente a la objetividad; exceso de racionalidad técnica, prepotencia 

omnímoda de las ciencias. Para combatir esa prepotencia que convierte al hombre en 

un residuo dominado por todos lados, se hace desde la crítica filosófica y desde el arte. 
Es combatir la objetividad con sus propios medios; construir super-objetos que 

reduzcan los objetos al absurdo, apariencia (porque es un hiper-objeto la obra) de 

Schiller; pero habría que profundizar más en esa apariencia. 
   La fenomenología de Husserl está volcada sobre el eidos, objeto. Dedica a la estética 
poca cosa. 

                    Estético                                        Artístico  
                   “verum”..............................................factum 

                    representación...................................ejercicio 

                    técnica...............................................teórica 

Esa excisión se produce por primera vez en el BARROCO, pero de hecho no hay 
conciencia de ello; el arte recupera las finalidades no artísticas, la heteronomía, 
patrocinado por los poderes; reforma protestante, movimiento iconoclasta; arte de 

propaganda, como hoy en el comercio, que apela a las emociones de las masas; y esta 

forma de emplear el arte crea la excisión; esto se ve en Rubens, que producía arte 

para toda Europa en su factoría.  

   En las ciencia también hay dos polos, pero uno se sublima cuando pasa al otro, al 
teórico; en el arte no pasa eso.  En el arte no pasa eso. 

   La fenomenología material aportaría una solución al problema de la desconocida raíz 
común en que se escinde el arte.  

   “Las Meninas” es un cuadro barroco donde está metida ésta teoría de los dos polos, 

en paralelo al juego cuando Bach ofrece su “ofrenda musical” a Federico; el juego es 

el mismo, Bach se lo ofrece al Rey partiendo de una mini–obra que el Rey había 

compuesto, con lo cual el Rey cree que es obra suya, y Bach al ofrecérsela es como si 
dijera “aquí tiene su obra”, cuando el Rey no había compuesto eso. En “Las Meninas” 

el modo común de verlo es: 

                          

  

                                     
                                      

 

                           Punto del espectador, ¿qué es ese punto? Si el enfoque es técnico no 

hay diferencia de contextos producción – recepción; si analizo el cuadro Velázquez 

mira hacia el punto porque ahí están los reyes a los que en un principio quería pintar 

centralmente, las Meninas miran a sus padres, como el visitante del fondo, y el espejo 
refleja a los reyes; así el cuadro, según esta coherencia, sólo puede ser pintado por el 

 



cc
 3 

Rey y sólo lo puede ver él. Porque si el Rey está en ese punto, ahí no puede estar ni 
Velázquez ni el espectador, que no puede ocupar el lugar del Rey, es un absurdo. 

Aparece de forma paradójica; éstos dos extremos me conducen así a paradojas, en esa 

tensión de los dos polos. 

   Foucault (“Las palabras y las cosas”) estudia este cuadro y dice que hay una teoría 

de representación; también es un modo de ver la realidad, aunque no lo dice esto 

Foucault. 
   La Fenomenología que actúa siempre sin presupuestos o prejuicios, funcionó con un 

prejuicio: el modelo de todo nuestro conocimiento es el modelo de la objetividad, eidos, 
de que las cosas son objetos, aún cuando crea yo lo contrario. Problema: las cosas no 

aparecen como objetos, por eso Husserl no se ocupó del arte. Y lo intencional está 

dentro del horizonte de la objetividad. Richir dirá que es un objeto que PARECE un 
objeto y así no lo es, y son así en principio irreconocibles; cuasi-objetos frente a la 

hiper-trofia del mundo objetivo – tecnificado. Lo definitivo en Husserl son sus análisis 
minuciosísimos de cómo se constituye la objetividad, nuestra vida intencional. Esos 

hiper–objetos que parecen objetos: ¿cómo combatir éste mundo tecnificado al máximo, 

creador de necesidades estúpidas? De dos maneras:   -1- FILOSOFÍA     

                                                                                   -2- ARTE                

 

                                                                             
                                 con misiones paralelas 
        y procedimientos heterogéneos: 
         ARTE: medios poéticos en Grecia. Usa cosas. 
      FILOSOFÍA: medios filosóficos. Con el  
            Material o medio de trabajo de las palabras, en su  
                                             textura material. PALABRAS, LENGUAJE, CRÍTICA – ANÁLISIS, 
     reducir el problema. 

   Hiper-objeto quiere decir construir objetos que reduzcan al resto de objetos al 

absurdo en su condición misma de objetos. Mientras que la filosofía combate los 

objetos a la inversa que el arte, de frente, matando teorías excesivas. Heidegger 

analiza porqué el logos de Heráclito acaba en técnica a través de san Juan. El arte va 

a la reducción al absurdo, sin combatir de frente; es decir, supuesta la teoría P, no la 
opongo una doctrina como hace Heidegger, sino que combate P aceptando P, 

elevándola a una potencia “n”, y ahí está el super–objeto o hiper-objeto, y empiezan a 

salir absurdos: 0=qq; el arte no lucha contra el mundo tecnificado con armas 

opuestas, sino con sus armas, con los mismos mecanismos construye objetos o hiper-

objeto, sin emplear mecanismos o palabras distintas. Es deconstruir los objetos 

(Derrida). Y hay colaboracionismo con la realidad. 

   El efecto se creyó hasta el siglo XVIII, que era efecto directo; opinión falsa de 
Aristóteles que no entendió la tragedia. Ya no hay efecto1, y el arte corta el tiempo 

uniforme y lineal. 

   La fenomenología clásica se detiene en el noema, con el trasfondo de las noesis, 

operaciones, ilumina los productos desde las noesis, y no se sale del horizonte objetivo 

noemático. 

   Las tragedias sí se pueden leer desde las teorías contemporáneas; la teoría de 
Aristóteles de la tragedia se mantuvo hasta el siglo XVIII.  

   Kant habla de dos juicios y rompe con Aristóteles: determinantes, relación con la 

objetividad; y reflexionantes en donde parto de lo particular sin que exista lo general, 

es el principio de la Crítica del juicio, porque en la parte en que somete a estudio la 

finalidad sigue con la Crítica de la razón pura; los juicios reflexionantes son el 

horizonte de la actividad artística para Kant, para él el arte desborda lo objetivo. 

   El inconveniente de la fenomenología tradicional es que se queda en el análisis 
objetivo; ¿qué quiere decir poner entre paréntesis, la epojé? Pues que, retrocediendo a 
las noesis que han producido esa objetividad, pero más allá de Kant, no sólo decir que 

el mundo del arte es no – objetivo, sino que en la obra de arte hay simultáneamente 

dos cosas: utilizando un objeto para luchar contra la objetividad aparece dualidad en 

la obra; ¿qué hace el arte? Desenmascarar el dominio de la objetividad. Es una trampa 

que hace el arte: utiliza la objetividad; y sólo es posible si se escinde en dos 

 
1 Libro de Peter Szondi. 



cc
 4 

perspectivas: Objeto acentuado, construido, producción de hiper-objeto; exagera los 

rasgos que debe tener una cosa, el artista exagera la coherencia. Y eso es de modo 
provisional, pues el artista está siempre mirando al “efecto”; él sabe que el objeto no va 
a ser meramente utilitario; un objeto cualquiera, ahí no hay disociación, es igual para 

el que la hace y el que se sienta en ella. En el arte hay un momento en que el artista 

deja de funcionar como productor y por primera vez ve la obra como un receptor y en 

ese momento se para y ya se desentiende de la obra. La obra deja de ser artefacto y 

pasa a obra susceptible de una experiencia estética. 

   No interesa el efecto, sino: nivel epistemológico incluso, y cambiamos horizontes 
ontológicos. 

  El problema del tiempo uniforme, guardián de la objetividad, se divide en dos:  

                   _Temporalidad primaria: dada por el hecho de que en el discurrir del 

presente hay unos horizontes inmediatos: protenciones y retenciones, según los cuales 

sin necesidad de ejercitar yo mi recuerdo, la protención se mete o está aún dentro de 

la estela de las retenciones inmediatas. Y las protenciones inmediatas, al mismo tiempo 

que hablo pienso lo que digo, retengo lo he dicho y protendiendo lo que 
inmediatamente voy a decir; el presente así es un límite, que cuando pienso en él se 

ha evaporado, punto donde confluyen protenciones y retenciones. 

                   _Tiempo uniforme: continuo, presente, indefinido, solidario de la 

objetividad. 

   Si entre tiempo y objetividad hay solidaridad, y si en el arte se da aquel mecanismo, 

el arte lo que hace es romper el tiempo uniforme. Dos ejemplos: 
1/En un libro sobre Mozart, Jean y Brigitte Moussin. Se dice que Mozart, y lo dice él, 

veía sus obras de golpe; por su naturalidad no necesita oír o tocar sus obras; dice que 

las ve de golpe, en el espacio, no en el tiempo. 

2/ Proust, arte sobre arte; en “En busca del tiempo perdido(El tiempo recobrado)” 

reflexiona sobre lo que él hizo. Garelli dice que Proust lo que ha hecho es, no-
intensificación de la memoria como Bergson; ¿qué significa en busca del tiempo 

perdido? Según Garelli Proust rompe el tiempo uniforme y encuentra trazos de 

memoria que se han desconectado del flujo uniforme del tiempo y de la temporalidad 

secundaria incluso. No es reflexión de temporalidad secundaria sino profundización 

en el tiempo pasado para romperlo y encontrar islotes del tiempo. Va más acá del 

tiempo desbordando el horizonte del tiempo y así de la objetividad. Proust así hace 
teoría del arte y aparece su estética en ese libro. Ruptura del tiempo y ver cuáles son 

los mecanismos por los cuales se constituye tal flujo de memoria. 

   Richir habla no de tiempo, sino de ritmo y mundo2 ; La primera vez que aparece la 

palabra “ritmós” es en un verso de Arquíloco: 

      
                       “Corazón, corazón, perplejo y aturdido por penas/ sin salida.! ¡Levanta !  
                             Haz frente a los contrarios / y al enemigo que te empuja, aguanta. / Si vences, 
                            No te enorgullezcas ante el pueblo, / y si eres derrotado no te tumbes ni gimas 
                           / en casa. Con la fortuna, alégrate, y en la desgracia / no te aflijas demasiado. 

                          Comprende que el ritmo de la vida es alterno.   

 
   El arte moderno produce su efecto cuando rompe la primera frontera defensiva de la 

objetividad: el tiempo. Cuando el arte moderno se separa en arte y ciencia es en el 

Barroco, en la segunda mitad del siglo XVII: efecto de las tres querellas que deshacen 

el antiguo régimen: 

1ª/ Con el estreno del Cid de Corneille, que escribe una obra muy realista, en sentido 

de que no ha quedado filtrada la realidad por la criba de la razón; ha admitido 
excesivamente los accidentes de la realidad; a los neoclásicos les molestaba eso, era 

“políticamente incorrecto”; la realidad tenía que ser más idealizada y usar lo correcto. 

2ª/ De los antiguos y los modernos, a partir de un incidente muy tonto; se discutía 

quién era mejor si unos u otros, que encubre: - si el arte moderno podía superar el 

clasicismo, o sea, el arte latino de la época de Augusto;  - o si como decían los 

modernos, Charles Perrault, la modernidad es lo moderno + experiencias y reglas. 
3ª/ Fue sobre el colorido.                                                  

 
2 Libro de Benveniste S., “Cuestiones de lingüística general”, artículo sobre la palabra “”, idea 

de ritmo entre los griegos.  



cc
 5 

                                                                                                  ARTE 
   ¿Cuál es el fondo real de las querellas? Que se solventa 

                                                                                               CIENCIA 

   Ya el señuelo del ideal falso de épocas anteriores, del Renacimiento, desaparece. La 

ciencia de Newton daba la razón a los modernos: principio de inercia contra 

Descartes era que el movimiento era racionalizable, tan claro como la geometría; para 

Newton en realidad hay un elemento irreductible, un dato, que la razón no puede 
clarificarlo. Descartes habla de Dios desde la razón; razón = dios; en la mecánica hay 

cosas dadas, a priori, y la razón no vale ahí. 

   Así, ciencia y arte tienen destinos que se cruzan y se separan; y hay una conciencia 

de destinos diferentes, aunque se crucen. 

   Ahora, en el siglo XX, el arte es ininteligible si no entendemos que lo que se ventila 

es compensar el excesivo éxito de la ciencia, al impulsar una objetividad desaforada 
que mide todo. Y como la línea defensiva más evidente del cientifismo, es abuso de la 

ciencia, haciendo aparecer todo como Gestell, como automatismo tecnificado; el 

objetivismo, si se asemeja a: - tiempo como estructura uniforme 

- mecanismo irreversible  
- tiempo en sentido común, parece 

- idea de objetividad del cientifismo, 

ese es el punto en que es más difícil atacar al cientifismo.  

   Mozart tiene obsesión por el cierre, la forma; compone de memoria. Y reduce el 
tiempo al espacio: es imposible reducir el tiempo musical al espacio (arte plástico) si 

convierte previamente la obra musical en partitura escrita. 

   Proust describe en la novela una gradación ascendente hasta una fiesta de los 

Guermantes, y denuncia a la alta burguesía, o aristocracia fuera de época, todos 

viejos. El esquema es el siguiente: 

 
T[O] tiempo objetivo                                           T[r] tiempo de ritmo  

                                 

                       revierte 

                                 

         ARTEFACTO                   
         La obra tal como queda 
          Cuajada en una construcción.         
 

 

 
 Apropiación             espacialización           actualización 
         
 
 
 
  Mímesis                                   Symmetría                       Efecto 

       O                                                                              
REPRESENTA                      CONMENSURACIÓN          CATARSIS de Aristóteles y de la música 

                                      Armonía, partes con el todo, 
                                       Todo con las partes, relación 
                                     Modular, formas canónicas. 
 

                                                                Éste esquema funciona hasta el siglo XVIII; todo arte 

antiguo se supone que produce un efecto psicológico, (normativo, armonizador, etc.). 

   En Kant, en la relación semántica el que crea que representa algo es falso; no 

representa nada; no hay representación, ni descripción, ni mimesis, pues eso lo hacen 

mejor los sociólogos, psicólogos, o autores más mediocres. Es como en Eurípides 

cuando se meten con él como si fuera un misógino, lo único que hace es reflejar la 
ideología de su época, pero una cosa es eso, psicológico, o ideológico, y otra es 

Eurípides artista (bases de los análisis de sentimientos humanos, a partir del 

momento en que se salen de la matriz mítica). Un ejemplo moderno como Proust, no 

es Mímesis de su sociedad, es una relación de apropiación: coge elementos de la 

sociedad heterogéneos y los mete en su obra. Así ha destruido T(O), rompe, fragmenta 

la realidad, el tiempo de muerte con todos aquellos vejestorios, cuando supone que 



cc
 6 

puedo conectar el ahora de la sensación con otra pasada y fundirlas en una única 
sensación. 

   En la actualización se rompe el tiempo objetivo de muerte; ¿qué síntesis o tipo de 

lógica opera ahí? No bajando a la armonía sino subiendo al , común, logos hacia 

arriba, unión de la contigüidad, no–semejanza  (hacia el logos apofántico conceptual). 

   Entre la estética y la fenomenología hay que explicar el tiempo. 

HIPÓTESIS: el arte moderno tiene diferentes funciones del arte de dos grandes épocas 

anteriores: 1/época arcaica, 2/época moderna, donde Lessing plantea las relaciones 

espacio – tiempo. 
   Hay un punto curioso en que las obras del arte heterónomo (Esquilo, aún Sófocles), 

son estéticas, con estructura en forma de quiasmo: de antemano no hay acción, 

progreso, tiempo fenoménico. Áyax actúa en tiempo de armonía oculta, como desde el 

principio se sabe lo que va a pasar radica en que Áyax, loco al principio, recobra luego 

la razón, y el resto acaban como autómatas sin sentido casi. Y en Edipo empieza a 

haber tiempo; antes sólo espacio. 
   En Husserl el tiempo va hacia la objetividad. En Richir está fuera de la objetividad; 

esquema parecido a la idea de juicio kantiano: determinantes, objetivos; y 

reflexionantes, artísticos. ¿Quiere decir que el arte está enfrentado con lo objetivo? Al 

menos en el arte moderno el arte sólo puede combatir la objetividad insistiendo en la 

misma objetividad; algo que es HIPEROBJETO, singularidades. 

  En Proust lo fenomenológico y lo estético se influyen mutuamente; el arte no 
reproduce lo visible hasta el siglo XVIII, lo hace visible, según Paul Clée; como en un 

collage, un elemento de realidad queda incluido; es también como en la ciencia: coge 

elementos de la realidad y opera con ellos. 

 

T(O)                 ARTEFACTO 

 
 

             

Apropiación    espacialización    actualización 
Semántica          sintáctica             pragmática: en la lectura queda incluido el lector, 

      Implica al lector, pero en la más valiosa actualidad. 

   Las conexiones en Proust se interpretó como memoria involuntaria, de Bergson. 

Cuando se recupera el tiempo perdido: lo que en su tiempo fue vivido de modo 

automático, T(O), la verdad del tiempo pasado la percibimos cuando conectamos el 
recuerdo pasado con uno presente, somos capaces de revivir la verdad profunda del 

aquello; y esto sólo se da en una actualización de recuerdos pasados. Hay una 

conexión entre T(O) y el artefacto de donde sale T(r); y esa operación de conexión sólo 

la puede producir el arte. Los procesos en la negra espalda del tiempo, en el dorso del 

tiempo, clave para el tiempo reencontrado.  

   ¿Cómo llega Proust a ésta operación? Vamos a verlo reaplicando a Proust su propia 
acción. En Proust hay investigaciones ejemplares; su vida es la contrapartida del 

tiempo perdido; éste, es la traducción de sucesos a lo largo de años, de su vida, a lo 

largo de muchos años; cuando escribe los primeros recuerdos, ya ha escrito cuál será 

el final. Pero al principio no acaba de desprenderse del T(O); no es que hubiera 

conseguido su estilo, no acierta con las claves de lo que debería ser una novel a del 

siglo XX, no es cuestión de estilo. El cierre espacial, estructural, está claro desde el 
primer momento; y en esto colabora el azar, como en todas obras de arte. 

Espacialización de la obra; y el megezos, tamaño óptimo que decía Aristóteles, es 

clave en la espacialización de la obra. El tipo de trabajo de espacialización en Proust 

es el que hizo, y el megezos es el óptimo al final. Hay cinco intentos de separarse del 

T(O), donde no recupera el tiempo, pues aún no lo ha perdido: 

❖ La novela de J. Santeuil. 
❖ Un alegato teórico contra la obra de arte sociológica, las obras se segregan del 

sujeto que las crea, según él. 

❖ Descubrimiento de Ruskin. 

❖ Texto sobre la lectura, análisis de la estática de la recepción; los procesos que 

tienen lugar en la lectura para descubrirnos a nosotros mismos. 

❖ Parodias: parodia el estilo de otros escritores, de cualquiera. 



cc
 7 

Se trata ahí de apropiarse de la realidad y reconstruirla en su obra; hay una débil 
percepción de la existencia de una realidad del mundo fenomenológico. 

   La tarea del arte está en el camino de reactivar el sentido, no desbordarlo. 

El libro tiene una estructura circular. El narrador, Proust, aunque literalmente no 

puede serlo, porque si lo fuera no había escrito el libro; pues se trata de su 

incapacidad de escribir el libro, y en ese momento central del libro: 

                              
                                              el narrador no coincide con la vida real, se entiende que 

ya al principio tiene las claves y no en , donde nos dice ya que las encuentra. 
 

Es la crisis de la clase social de aquel salón, donde se encuentran todos en su final, es 

el fin de época donde desaparece esa clase social, y en ese salón encuentra las claves 

para desbordar el tiempo objetivo. 

❖  (rito), de aritmético, exacto, como si los aritméticos cumpliesen un rito exacto; 

los ritos son con medida también exacta, como si los sacerdotes tuvieran que 

cumplir unos gestos. 

   En el primer libro de Husserl, “La conciencia del tiempo inmanente”, se distinguen 
dos tipos de temporalidad: 

1ª/ PRMARIA: 

2ª/ SECUNDARIA, objetivo, trascendente para Husserl; se dan objetos que me 

trascienden. 

Husserl da con el problema de la temporalidad después de “Las investigaciones 
lógicas”, se topa con el tiempo en su polémica con Brentano; éste se pregunta: ¿cómo 

hacernos cargo del flujo del tiempo, de su continuidad? Y apela a la memoria como 
imaginación; con lo cual T(O) es producto de la imaginación en Brentano; actualizo 

recuerdos y sintetizo; síntesis y se da el tiempo. Para Husserl eso es falso, pues si T es 

producto de la imaginación se derivan dos absurdos: 

1- El T sería exterior a esa conciencia: ILUSIÓN. 

2- O si T es tiempo de las cosas, entonces la conciencia que hace la síntesis actualiza 

pasado y presente, es síntesis puntual y la conciencia es INSTANTÁNEA, y la 
conciencia es externa al tiempo. Un ejemplo es el cubo: hay 1/6 de probabilidades 

de que salga 6; P1/6: si n→, imposible para un ser mortal. Cubo perfecto es 

entonces una construcción; el cubo perceptivo de Husserl lo veo de muchas 

maneras, y no lo veo simultáneamente las seis caras, sino que voy girando y 

sintetizo. Así, no es algo dado sino construido. 

   Husserl reprocha a Brentano que extrapole la explicación de los objetos exteriores 

al tiempo. Si el T es así, sería tan objetivo como el dado; si acepto lo de Brentano (T= 
construcción sintética por la imaginación), o bien T es ILLUSIÓN, o bien la conciencia es 

INSTANTÁNEA, a ella no la afecta el tiempo, está fuera del tiempo; es ajena al tiempo. 

Y ambas alternativas son lo mismo: la conciencia no afectada por el flujo del tiempo. 

Yo estaría fuera del tiempo. 

   Husserl va a distinguir estratos distintos, y van a ser zonas: 

1- Recuerdos: J. Santeuil, producto de reconstrucción de recuerdos, es el tiempo 
SECUNDARIO, objetivo. 

2- Tiempo PRIMARIO. 

3- Procesos de autoconstitución, espaldas del tiempo. 
   Hay una experiencia de cortocircuito: estado moviéndose en 1, de repente el 

cortocircuito de una experiencia actual, al revivirme un recuerdo, inserta la 

experiencia actual en el recuerdo privado una existencia sin la cual esta experiencia 
actual sería imposible. Y sale en un nuevo nivel: la conciencia inmanente del tiempo. 

¿Qué diferencia hay entre el nivel 1 y el 2? Husserl se da cuenta de que la conciencia 

no puede ser instantánea, pues ella misma quedaría fuera del tiempo: al sintetizar 

momentos se sale de ella, o es inmóvil. Pone el ejemplo del una melodía que, una vez 

oída tiene una unidad; ¿cuál es el tipo de unidad? No está operada por un presente 

puntual, pues entonces le correspondería una impresión y haría síntesis de 
impresiones y por esto no sale la melodía, pues se extiende en el tiempo. La melodía 

sólo se expresa cuando interpreto que la conciencia ella misma se extiende en el 

tiempo; y la conciencia así no es puntual: 

                           momento que va a venir, queda anticipado: Protención 



cc
 8 

                    
                 momento retenido, porque ella misma se extiende. 

   El tipo de explicaciones en 1 es de la conciencia natural; y por eso las explicaciones 
de Brentano eran psicológicas. 

   Reducción, neutralización, epojé, toda objetividad, para evitar explicaciones 

naturalistas; la fenomenología es una actitud que significa reducir, no negar, que hará 

volver a la caverna y a la actitud natural; es locura controlada. 

   En el nivel 2 Husserl descubre un mundo inmenso. ¿Porqué?  La melodía es un 

objeto muy especial (el cubo es un objeto temporal), si está reactivada por mí en el 
nivel 2. Mozart ve de golpe su melodía, porque esa melodía no ha pasado por la 

reserva del nivel del tiempo del recuerdo; con lo cual la explicación de que debería 

escribir espacialmente en la partitura no vale del todo. El objeto, la melodía ahora 

sería una especie de objeto temporal, tempo-objeto, es decir, objetos hechos de la 

conciencia inmanente del tiempo. 

   Hay una distensión:  

                                                      
                retenciones     protenciones  
     

        

           aquí verdaderamente se desplaza el 

tiempo. Ocurre que hay alguna relación extraña entre el cosmos y el mundo; pero del 

tiempo del cosmos no sé nada; sólo puedo hablar de ese tiempo, en el momento en que 
el hombre empieza a ser hombre, en el momento en que el cosmos conecta con el 

hombre. En Sófocles por primera vez se da el trasvase de elementos puramente 

cósmicos, divinos, y aparece un mundo humano; se están generando los objetos. 

   A Husserl eso le permite poner en cuarentena toda objetividad; se le llama 

“idealismo”, pero la epojé destruye ese idealismo; le permite objetivar los objetos, 

distanciarse de ellos; le permite a Husserl rehuir el fundamentalismo, explicaciones 
definitivas de las cosas; esa actitud le permite poner un freno definitivo a la ciencia, 

aunque no la niega.  

   Y en los datos hiléticos, materia, a Husserl le dio miedo seguir en el terreno de la 

conciencia inmanente, conciencia como temporalidad en el origen mismo del tiempo: 

discurrir del tiempo más acá de la separación sujeto – objeto. La temporalidad 
primaria es despliegue donde hay pseudo-objetos, no están en el tiempo, sino hechos 

con el tiempo: tempo-objetos, objetos no constituidos, en tanto que se están gestando, 

apareciendo. Los tempo-objetos, no es identidad de objetos, no–identidad natural; y 
aunque aquél discurrir del tiempo más acá de la separación sujeto – objeto sea así, 

aún puedo hablar de intencionalidad; pero entonces hay dos clases de intencionalidad: 

1/LONGITUDINAL: temporalidad primaria que hace que mi presente se extienda, 

que no sea un punto, y hace que no necesite poner en marcha mis recuerdos, el 

pasado retenido: modificación intencional del presente. Cada momento retenido es 

modificado por el anterior; el pasado es una modificación intencional del presente. 
2/ TRANSVERSAL. 

La epojé no tiene que ver con la sensación, impresión; el que quiera reconstruir la 

explicación del mundo a base de impresiones, está en la actitud natural aún. 

 

       ESTÉTICA                                       FENOMENOLOGÍA 

                       -----------ARTE---------------- 
Hay una cuestión fenomenológica: el PASADO como conciencia en el modo de la 

fantasía. En la temporalidad primaria está el análisis de Husserl de la conciencia 

inmanente del tiempo, tiempo inmanente. Los recuerdos están en T(O), por 
mecanismos de identificación, cuyo agente es la fantasía, iteración, lo puedo reiterar. 

En la temporalidad primaria las cosas no se recuperan así. ¿Qué nuevo espacio hay 

que abrir? 

LA PROTOTEMPORALIDAD: Husserl algunas veces insinuó ésta, pero 

sistemáticamente lo bloqueó por un mecanismo muy extraño; por ese prejuicio de la 
vocación masivamente objetiva de la filosofía. ¿En qué consiste su reflexión del tiempo 

primario? ¿Cómo se distingue del tiempo objetivo? En éste se dan actualizaciones que 

son recuerdos. La temporalidad primaria son actualizaciones que, no son recuerdos: 



cc
 9 

hablo porque estoy reteniendo, protendiendo, avanzando; cuando decimos presente es 
una línea: 

                             FIG.1                  

                                                  
  

                                                  
                 protenciones  

                                                  
           

 ahoras                                                          LÍNEA DE FLUJO DEL 

                  Presente(impresión)                        TIEMPO 

                    retenciones             

 

            
 

                                                     
 
   Los AHORAS quedan definidos por una impresión, define el ahora, y viene otro 

ahora,....., y se crea la línea del flujo del tiempo. El ahora queda arrastrado, no se 

pierde y no necesito recordarlo; actualizo en el presente, pero es algo que no percibo. 

El PRESENTE es un presente estratificado, aborda cierto horizonte hacia atrás y hacia 

delante; lo entiendo, el presente, porque anticipo lo que, verosímilmente, en un 

margen de posibilidad, va a venir. Y lo entiendo por la retención que hago de lo 
pasado.  

 

    El deslizamiento del pasado en un proceso de MODIFICACIÓN tanto mayor cuanto 

más alejados los puntos del presente actual. No son objeto de percepción, sólo percibo 

la impresión , estrictamente; lo otro, como está retenido lo reactualizo sin necesidad 

de rememorar. La retención no produce objetividad; Brentano no diferencia dos modos 
de temporalidad. La temporalidad secundaria, donde funcionan los procesos de 

identificación, interacción, es el sitio dominado por una estructura simbólica 

instituida. La temporalidad primaria es el pasado que se continúa , continuación 

presente del pasado, sin necesidad de rememoración lo mantengo; no tengo del 

pasado inmediato conciencia de identidad. 

   Cuando decimos tiempo unitario homogéneo es el tiempo de la ciencia, objetivo; 

sus procesos no son válidos en el tiempo primario. 
   El nivel de la prototemporalidad, hablar de él es enormemente complicado, pues no 

tenemos acceso directo; está fuera del lenguaje, inconsciente; sus procesos, de esa 

región ignota, a ellos tenemos un acceso indirecto. El surrealismo pretendía acceder 

por asociaciones espontáneas, con mecanismos que fracasaron; no supera así os 

límites de la institución simbólica. Como también fracasó el psicoanálisis.3 

   En los S. XIX – XX los científicos se aproximan al fundamentalismo, tienden a él, 

en su conciencia de que creen que sus explicaciones son definitivas.4 

   En el siglo XX el inconsciente se divide en dos: simbólico, y fenomenológico. La 
temporalidad secundaria está saturada de símbolos. 

   Tres formas de acceder a lo fenomenológico: 

1ª/ SUEÑO. Como es imposible desbordar el lenguaje, el sueño rompe sus 

estructuras, dispara y abre las puertas a ese mundo. Pero Freud lo explora con sus 

símbolos y confunde niveles. 

2ª/ ARTE. El moderno, del siglo XVIII hasta hoy. Construye HIPER-OBJETOS, 
cuando es verdaderamente arte, por mecanismo extraño en su recepción nos dispara a 

la estética, en temporalidad primaria, y se produce la aparición de la conciencia; el 

sentido de las cosas, según Richir, cuando asistimos al nacimiento del sentido de las 

cosas, y ocurre a espaldas del tiempo, y de modo inconsciente. El arte es necesario así 

porque si tiene alguna virtualidad es hacer que lo instituido, objetivo, no degenere en 

 
3 Nicolai Hartmann estudia el inconsciente e intuye el inconsciente fenomenológico. 
4 Estaninslao Sánchez Calvo: “Lo maravilloso positivo”. 



cc
 10 

mecanismo automático, donde las cosas dejan de tener sentido por la forzosidad de 
repetición. Es decir, tiene la posibilidad de producir ese efecto, aunque no lo produzca. 

Con él reactivamos las fuentes del sentido, hace que la institución no degenere al 

nivel de una “ forzosidad repetitiva”. 

3ª/ Vía indirecta de la FILOSOFÍA. No puede pasarse sin la dialéctica que, es como 

la que utiliza Parménides; es también la dialéctica de Áyax – Deyanira, dialéctica al 

cuadrado, por el precio de su vida. 

¿ Por qué forzando lo objetivo? Hiper-objeto para denunciar al resto de objetos, para 
superar lo objetivo e ir hacia lo estético, donde reactiva lo muerto institucionalizado. 

¿ Qué tiene en común la exageración de lo objetivo para que me transporte a lo 

inconsciente? La clave está en el problema del tiempo. El tiempo tiene un punto en 

que no se puede ir más allá: el presente viviente. En cada momento la conciencia 

queda definida por un ahora, detrás queda la impresión, lo puntual, que arrastra lo 

que va a venir. Así, el presente es complejo, la conciencia no construye, por eso no 

utiliza la fantasía.                       

Tenemos:             cosas con pasados y futuros. 

          
                    

            PRESENTE 

  ¿Qué mecanismos hacen que el presente sea un complejo modificado, 

que hace que no sea así puntual? Aquí hay datos hiléticos puros, no esencias. Son 

mecanismos de asociación, que es de dos tipos: por semejanza; y por contigüidad. 
Husserl privilegia esos mecanismos de asociación y se bloquea aquí. Al frente de esto 

está la conciencia: ¿qué pasa con ella, cuando van pasando las cosas por ella? ¿Cómo 
se da ahí los procesos de constitución? Según Husserl se autoconstituyen, respuesta 

sólo verbal. 

La conciencia es un proceso constituido de tiempo. La conciencia en su constitución 

es intemporal, porque no tiene contenido; pero éstas son explicaciones insuficientes. 

Cuando intentamos introducir mecanismos de asociación no sólo por contigüidad, 

sino también por semejanza, entonces la cosa cambia: cuando hay por semejanza 
puede haber cohesiones a distancia, puntos hiléticos a distancia, incluso sin 

conciencia de ellos, en el inconsciente fenomenológico, pueden ocurrir cohesiones por 

asociación de semejanza. Así lo que yo creía tiempo con huecos, es también espacio; 

así, la circularidad de la obra es de espacio, porque hay también espacio. La 

circularidad de la obra así es también espacialización muy estudiada y medida; por 
eso es por lo que me desplaza el arte de lo objetivo. 

El nivel objetivo es el del juicio, lógica, e identificaciones. El tiempo de Husserl no es 

puntual, pero conserva la uniformidad y continuidad de la objetividad. 

Cuando se da la fig.1 se arrastran retenciones y toda retención implica una 

modificación, al detenerse, pero se arrastra y llega al presente actual, que no es un 

punto, sino que está estratificado en retenciones y protenciones hasta un punto en 
que la protención es imposible. El esquema es válido como teoría de estratificación del 

presente y rompe el modelo físico. Pero no explica a Proust, en quien los recuerdos 

son más vivos que las impresiones actuales.  

Con Husserl la fenomenología se va a las matemáticas y lógica, comportamientos de 

esencias, eidos. Se trata de ver su estatuto. Y eso sólo es posible si lo analizo tal como 

se da en mi conciencia, como vivencias (noético), apariencias mías, fenómenos de 
“eidos” (noemático), en principio dado, determinado ante mí, resultado. Analizando o 

esas vivencias son de alguna manera indeterminada y no están dadas; por eso 

desborda.  

 

 

 
 

 

 

 

 

 



cc
 11 

 
 

                                                                                
     SOMBRA DE LO FENOMÉNICO. Resto del antiguo dios. 

                                                “ x” en el siglo XVIII. 
             
                          “NOÚMENO” / “APEIRON”                                     4 
              B    FENOMENOLOGÍA 

Zona de la               JUICIO REFLEXIONANTE ESTÉTICO, zona privilegiada de la fenome-               Sinn Bildung 
Reflexión sin                           ESTÉTICA             nología.   
Conceptos.                                       LO NO - DADO                  WESEN 
                                 Zona saturada de sentimientos y recuerdos que se pierden; 
                                Aquí tenemos acceso directo a la MÚSICA.                               3 
TELEOLOGÍA                          PASO – SALTO   no transición. Hiato                                             
(2ªp. Cr.del Juicio)   JUICIO REFLEXIONANTE TELEOLÓGICO. En teoría para Kant 

      también está aquí la ciencia. 
      Legalidad de lo contingente. Ciencia operativa, buscar leyes. 

       
                                    2 

       CIENCIAS                JUICIO DETERMINANTE, sobre cosas dominadas y conceptos dados 
                          GESTELL: mecanismo automático, ciego. Tiempo científico, acceden a la        A    INSTITUCIÓN SIMBÓLICA 

          CR. R. PURA           realidad en abstracto. Las cosas están desgastadas y funcionan                       Sinn Stiftung  
      con rutina.. Vivimos como somnolientos, con un repertorio estable-                “DADO”, objetividad. 
      cido. DIMENSIÓN PROPOSICIONAL, AXIOMÁTICA, ciencia,  
      respuesta no creativa, explicar por lo que ya se sabe.              1       

        FIG.  
 

 puede hacer eso, o hacia arriba o hacia abajo. Hacia arriba se da menos o casi 

nada; a veces el arte y el lenguaje. 

En la reflexión sin conceptos por eso voy a la cosa, porque al no haber conceptos 

intento, mediante análisis de la cosa, aplicarle una legalidad o concepción. 

 
            FENOMENOLOGÍA                                   CIENCIAS 

              Vivencias          eidos 

   Pensamiento reflexionante                       pensamiento determinante  

Sinn bildung, es fundar sentido tal como está brotando, “in fieri”. Y Sinn stiftung, es 

fundar sentido institucionalizado, de categorías institucionalizadas. 

¿Cuál es la diferencia entre 1 y 2 desde la fenomenología? En 1 cuando yo quiero 
explicar algo con juicios determinantes, no sólo es que lo particular quede englobado 

por una ley, sino cuando yo subsumo algo particular con lo universal, la institución 

me precede a esa operación, aunque yo no me de cuenta: tutela de la institución 
simbólica, leyes aceptadas invisiblemente, y lo particular tiene así una carga 

determinada. Así funcionan muchos científicos, aunque no todos. Peligro de 1: 

circularidad; al estar tan amparado por la institución me limito a encajar lo particular 

en lo universal, las explicaciones acaban siendo tautológicas; es el riesgo en el límite. 

En 2 es legalidad de lo contingente, juicios reflexionantes teleológicos. Aquí hay ciencia: 
buscar el concepto para esas contingencias; reflexionar y descubrir, y así se buscan 

conceptos sobre los de la institución. Es dimensión OPERATIVA: explicación de la 

ciencia de Gustavo Bueno. 

En 3 es el MUNDO DE LOS FENÓMENOS: ESTÉTICA, no el arte que, puede ir a éste 

nivel: juicio reflexionante sin concepto no amparado por la institución simbólica, de 

explorador, zona ignota; lo que hay es concreto, espesor bien concreto, nada que ver 

con la circularidad y automatismo; riesgo de pérdida también. ¿Cómo acceder a 3? Por 
ejemplo, con los sueños; pero el psicoanálisis fue un procedimiento contraproducente, 

pues su inconsciente es el simbólico, impregnado de institución. En 3 hay un 

inconsciente fenomenológico, no amparado por la institución: GRAN RESERVA DE 

SENTIDO, manera de reactivar el sentido, es un interés práctico. El arte, no estética, 

acude ahí indirectamente, cogiendo fuerza por rebote, accediendo a la zona 

fenomenológica, al recibir el objeto artístico accedo a 3. 
Husserl con su idea de objetividad no pasa el hiato aunque lo intuya. Objeciones al 

análisis del tiempo de Husserl: 

1º/ El problema de Proust es insoluble. 

2º/ ¿Qué pasa con la reactivación del sentido? No la explica, se dedica a la 

monotonía del tiempo. 



cc
 12 

3º/ La experiencia nos dice que la famosa continuidad del tiempo es un mito. Es 
una construcción objetiva, una abstracción; cuando miramos el reloj o cuando lo 

extrapolo a la idea que tengo de mi persona, la experiencia personal del tiempo es que 

está roto. 

4º/ ¿Qué pasa con la conciencia, es exterior o interior al tiempo, al proceso? En 

Husserl parece que es exterior; y que la conciencia absoluta es intemporal.  

Descartado este modelo de Husserl, nos vamos a otro con dos niveles de lenguaje: el 
nivel del tiempo, conciencia, lenguaje, es zona de riesgo del hiato; está por arriba y por 

debajo de la línea del hiato. En la zona 1 está Newton, el reloj y la física. Hay una 

conexión entre el tiempo y la conciencia, ¿qué conexión hay? En el hiato casi por una 

ley topológica, el lenguaje tiene necesariamente dos caras, que hay una cara volcada 

hacia la institución y los lingüistas; y otra, de la fenomenología, abierta al mundo 

estético. 
Diferencias con Husserl: 

- el presente no es puntual, Husserl da un paso con el “ presente estratificado”. 

       - el presente no es continuo: hay fases múltiples, rotas, pequeñas, grandes, etc. 

Ritmos, tiempos. Hay fase de presencia, tiempo de presencia, el presente tiene un 

espacio, el tiempo está espacializado. Y sólo así puede empezar a haber sentido. 

   En 3 es inconsciente fenomenológico, más limpio que el inconsciente freudiano. Hay: 

❖ RETENCIONES: recuerdos inmediatos, hay una estela y los pierde un cierto 
momento. 

❖ RECUERDOS MEDIATOS: revivir el pasado, rememoración, para que el sonido lo 

recuerde ya. Es reiteración, identificación, para fijarlo en la memoria. 

   En esa zona 3 hay ESTÉTICA, cohesión sin concepto, para Kant; no – objetos; 

síntesis pasivas y totalizaciones; totalización, cohesión, no por los mecanismos por los 

que la conciencia está activa. Como si la conciencia llegase tarde y cuando llega la 

síntesis y cohesiones ya se han dado. En 3 hay Wesen, “esenciar”, no da la impresión 
de eidos; es “esenciación activa”, son esencias salvajes de Merleau Ponty; no hay 

eidos ni ontología, que tienen lógica. 

   En un terreno parecido como son las tragedias se puede ver esto: 

- Creonte: está en 1, “deinos”, terrible, exagerado, vacuo, exageración vacua. 

- Hemón: es síntesis inútil, quiere hacer la síntesis y no puede. Es “equidistancia 

impotente”. 
- Antígona: está en 3, saturada eróticamente. Sin lógica, sin sentimientos. 

   Esto es la prueba de que seguimos planteando los mismos territorios. 

   ¿Por qué la idea de tiempo? En 1 y 2 estamos en el tiempo objetivo, uniforme, 

continuo, presente puntual, sometido a revisión por Husserl con la pretensión un 

poco como Hemón: creyendo que su idea articula las dos zonas. Su análisis de 

protención, retención son válidos y se conservan sus definiciones con ciertas 
correcciones. Husserl arrastra en su idea de tiempo inmanente del tiempo objetivo, 

que es un tiempo continuo y uniforme. Y no se dio cuenta del tiempo musical con sus 

saltos, altibajos, y vacíos. En 1 y 2 ahí está el hombre y las antígonas se mueren 

todas, y llegan a un absurdo: autoconstitución de la conciencia. 

                .4    
                .3 

                                Este tiempo es de presencia o fase. Nuestro presente sí empieza  

                .2            como un instante, una fisura que se puede ir ampliando hasta       

                .1            constituir una fase que puede ser muy amplia. Por ejemplo, al 

experimentar una obra de arte; si se produce en mí una ampliación de la fisura inicial, 

mi presente se distiende y deja de ser un punto y la fase puede llegar a ser tan grande 
como la obra entera. Si se rompe se acaban las propiedades. 

 En la palabra “ritmós” de Arquíloco está el que el ritmo tiene, contiene, a los 

hombres. 

 ¿ Por qué es presencia extendida, en vez de un punto? Merleau Ponty habla de 

palabra operante, cuando se habla no mecánicamente, que no sé muy bien lo que 



cc
 13 

busco, ni se muy bien lo que quiero decir; buscar algo que aún no sé lo que es; estoy 
buscando en sentido de forma libre.5 

En cuanto al HIATO es tiempo concreto, sin continuidad; es una zona donde se gesta 

el lenguaje originario (que estabiliza y concreta el sentido), el sentido “in fieri”, asisto al 

nacimiento de mi conciencia, asistir al nacimiento del sentido, conscientemente. 

Lenguaje originario, sentido “in fieri” y nacimiento de la conciencia (proceso de 

conciencia) son tres correlatos. En la disposición de buscar en sentido de forma libre 

en mí ocurre algo así: yo busco algo que “no sé todavía” y simultáneamente reflexiono, 
repienso sobre lo que ya voy sabiendo; aquí aún no hay protenciones – retenciones; 

casi ni aún fisura, pues busco algo que todavía no sé y estoy volcado hasta un futuro 

que es una promesa que no llega pronto; y reflexiono sobre lo que ya sé, que ha 

llegado demasiado tarde. Mi inclinación hacia la promesa y hacia lo que ya sé, no se 

crea aún la fisura o empieza a aparecer una cierta fisura entre el ya y la fisura; y 

todavía no hay presente y así ni protención ni retención.  

➢ No sé todavía: PREMONICIÓN, PROTOPROTENCIONES.  
➢ Reflexiono sobre lo que ya tengo: REMINISCENCIA, PROTORETENCIONES. 

   El error de Husserl fue que la conciencia se asiste a sí misma en una protención 

originaria que viene dada sin más en un presente puntual. 

 

            

            
            

         ya                 todavía  
Tenemos así una complicación inmediata: 

1- Buscar algo que no se sabe todavía, pero que tiene ya un pasado. No se todavía, 
aún.  

2- Buscar lo que ya se sabe, pero que todavía tiene un futuro. Ya voy sabiendo algo. 
   Se produce un quiasmo entre los dos: podría pasar que el todavía y el ya pudieran 

identificarse, entonces se produce una IMPLOSIÓN en concepto. Ese quiasmo es la 

reflexión sin concepto: no hay identificación (sólo donde hay lógica, conciencia). 1 y 2 

no acaban de encajar y se produce un desajuste, hay un desfase entre las dos partes.  

 

             Entre: - horizonte del todavía: premonitorio; 

                       -  horizonte del ya: reminiscente. 

   Busco algo con la reflexión y voy hacia un todavía que tiene ya o arrastra un 
pasado. 

➢ Buscar lo que ya se sabe pero que todavía tiene un futuro: RETENCIÓN, porque se 

retiene algo en la medida en que aún está abierto al futuro. Todavía tiene que ir 

engrosándose del futuro. 

➢ Buscar lo que no sé todavía pero que tiene un pasado: PROTENCIÓN, se busca en 

la medida en que está enriquecido por el pasado, pero no agotado. 

Y sigo reflexionando porque sigue habiendo un quiasmo. Esto es lo que pasa en el 
operante o asistir al sentido “in fieri”: y si se estabiliza, esto es el lenguaje, no sólo 

palabra sino gesto. 
Como fruto de que las protenciones se van recargando, hay distanciación o esfuerzo 

mío por ampliar o distender mi presente; eso no ocurre así en un punto; la reflexión 

crea al enlazar el presente y pasado una ampliación de mi presente: FASE DE 

PRESENCIA. Se introduce un espacio en el seno mismo del tiempo. El desajuste que 

se da siempre hace que asista a lo que se hace en la zona 3. Si hubiera encaje me iría 
a la máquina; el hecho de que los sentidos no son dados en términos de identificación, 
al hombre le hace abrirse a esta zona estética. La REFLEXIÓN abre cada vez más un 

espacio, en el desajuste; y se genera un sentido y el tiempo: “flujo” de un hacer 

sentido. El lenguaje es dar una cierta consistencia a eso que está teniendo lugar. 

El ejemplo de la música de Mozart retiene la obra entera no porque entre la obra en 

el mecanismo de las protenciones – retenciones, no porque tenga una capacidad de 
memoria inmediata o recuerdo mediato, porque así ya habría escrito la obra; debe 

 
5 Yo creo que en la institución hay búsqueda también, y consiste en esto: buscamos algo que ya nos ha 

encontrado. 



cc
 14 

haber un recuerdo intermedio sin retención ni rememoración. Recuerdo intermedio en 
mi presente, fase de presencia, retengo la estrofa entera sin ejercitar el recuerdo: 

presencia latente de la estrofa entera. ¿De qué orden es ese despertar que trae en el 

momento precedente la estrofa entera? Cuando está acabando la primera estrofa e 

intuyo que va a venir otra estrofa parecida. 

Se puede establecer un paralelo entre una sucesión de sonidos y toda una novela.6 

¿Qué ocurre al recibir la obra? 
EXPERIENCIA ESTÉTICA: libre juego entre la imaginación y el entendimiento, ahí 

reactivo mis mecanismos personales.  

            Elemento formal, entendimiento. 

                          

CONOCIMIENTO:                                        FORMA + MATERIA  

 
                                      Elemento material, lo aporta la imaginación. 

 

 

         Encaje que en la obra no se da: busco encajar 

imaginación y entendimiento. Aplazo mi esfuerzo por saber qué es la obra y me 
experimento a mí mismo. El sentido en búsqueda es eso en otro plano: asisto a que 

esa obra se está reactivando en mi presente y asisto simultáneamente al nacimiento 

de esa obra: lo mantengo de alguna manera y eso es simultáneo al nacimiento de mi 

conciencia, me experimento a mí mismo. Pero siempre que la obra está 

suficientemente bien interpretada, que haya competencia por parte del actor o 

intérprete; es atender a la ampliación del presente de los receptores de la obra; 
recuperar del inconsciente fenomenológico impresiones pasadas y meterlas en una 

armonía de protenciones y retenciones, reviviendo la vida de modo más profundo. 

El tiempo de las tradiciones, en la impresión actual, está ligado a un presente con 

protenciones – retenciones; es idea de tiempo homogéneo, uniforme, abstracto. 

Una estrofa oída no es un pasado retencional, ni pasado rememorado; es 

actualización que no es ni uno ni otro. Habría que substituir la idea de presente 
ampliado con protenciones – retenciones; en éste recaemos cuando nos salimos del       

“presente que crea sentido”. Edipo está y crea un tiempo diferente a Yocasta, Creonte 

o Antígona: 

➢ ANTÍGONA: no hay presente; es como de otro mundo; erótica: Stimmungen; 

puramente estética. 

➢ YOCASTA: hay un circuito cuando aplica el mecanismo de reflexión: reflexión 

cortocircuitada. 

➢ EDIPO: FASE DE PRESENCIA, reflexión dilatada. No hay presente abstracto. 
➢ CREONTE: es el presente, homogéneo – uniforme, abstracto. Tiempo administrado. 

Cada momento presente está ligado a una impresión actual. 

Las síntesis pasivas, son pasivas porque son estéticas, van a la conciencia del 

espectador. 

Antígona es PROTO – TEMPORALIDAD: premoniciones / reminiscencias; entre ellas 

no hay un presente, sino una fisura muy pequeña; en el límite sería una persona en la 

que no actúan mecanismos lógicos de ninguna manera y de tal manera que no es 
viable y no puede vivir. Aunque el mundo del inconsciente fenomenológico es esencial 

para la vida humana. No se trata de opciones, sino niveles “cuánticos”; y puede haber 

saltos cuánticos. En Edipo la fase de presencia es concreta, no hay actualidad, sino 

ausencia: 

                    RETENCIÓN           REFLE -       PROTENCIÓN( ya la he andado)  
                                                   XIÓN 
               YA se sabe pero TODAVÍA                        no se sabe TODAVÍA pero YA 
                         

              Proto-retención                               proto-protención 

FASE:     

                                                

                          Términos de Antígona                                         FIG.2 
 

 
6 El primer movimiento de la sinfonía 25 de Mozart es plenamente del “Sturg ung Drang”.  



cc
 15 

El YA de la retención no está absolutamente en el pasado como reminiscencia 

antigónica. Y la proto-protención no es premonición antigónica, sino futuro cargado de 

pasado, mientras la proto-retención es pasado cargado de futuro; el YA de la 
protención está en mi presente. En Antígona, por su estética pura, no hay reflexión.          

En Edipo se crea cada vez más distanciación entre la proto-retención y la proto-
protención, puede acabarse la fase de presencia, el mecanismo puede agotarse, por eso 

es discontinuo. 

Pero una obra de ARTE, fenomenológicamente tiene dos polos: artefacto y estética. 

En el momento en que eso se recibe me pone en presencia de una FASE. Leyendo eso 

me identifico con los propios mecanismos de Edipo; aunque el espectador, para mí, la 
fase de sentido, si me meto adecuadamente en ella mi fase de presencia no acaba 

hasta que se acabe la obra. 

El arte, en la institución, es artificioso, mayor que la ciencia, con una técnica más 

poderosa, mayor homogeneidad; en la recepción se abre una fase de presencia de 

sentido, espacio de sentido que, si se trata de una obra importante dura tanto como la 

obra misma. Y no sólo hay mecanismo de reflexión teleológica, pues nos iríamos a la 

mecánica; el arte va más allá y, en los tiempos modernos hay mucha más tentación de 
agotamiento institucional. El arte, por reducción al absurdo, con la dialéctica, 

desbanca la institución. Por eso es tan importante la idea de género, pues la dialéctica 

está en la institución, con los géneros. 

¿Por qué la fase de presencia no es posible en no es posible en Yocasta? Ella sabe 

más lo que va a pasar, por eso intenta helar el presente aparencial.  

En la fig.2 la reflexión no llega a ajustar, a un ajuste; en Yocasta la reflexión produce 

una identificación, el espejo, y se produce un colapso; en su caso no hay desajuste o     

“port-à-faux ”, dos cosas que no encajan. Ese desajuste es la fase de presencia (cosas 
que están en el tiempo y fuera de él) que, en Yocasta no se da, sino que lo 

cortocircuita. Puede ocurrir que se pierda el hilo, bajada de nivel, y aparecen de golpe 

las impresiones actuales; esto se ve interpretando o escuchando la música, pero sin 

atender a la nota una a una; sería atender a cosas que han pasado pero que ni 

siquiera están en el recuerdo, están en el albergue de la inconsciencia fenomenológica. 
En Antígona el presente es una fisura; en Yocasta el presente es un cortocircuito, se 

colapsa, identidad o identificación especulativa; en Edipo hay ya fase de presencia, 

tiempo concreto, ampliado, lenguaje, conciencia y consciencia. 

Hay una exigencia de interpretación o revivir la obra, si la reactivación de lo que está 

pasado, hacerlo presente implica necesariamente una interpretación o lectura. 

Celibidache emplea términos horizontales y verticales, y pisa así terreno 

fenomenológico; interpretación que evoca un modo ausente, leo entre las notas, 
rescato cosas de mi propio inconsciente fenomenológico; modo mucho más rico que el 

de Creonte: nivel de principiantes. Celibidache está lentificando no para hacer 

perceptibles cada impresión musical; no es esto, sino que(no es cada nota leída nota 

tocada, tiempo de Creonte) posibilita el hecho de la amplitud de la fase. Por eso los 

gazapos no tienen importancia, pues en la fase de presencia que crea un sentido se 
abre un horizonte de detrás, el inconsciente fenomenológico. 

 

La idea de arquitectónica consiste en niveles, saltos cuánticos. El PRESENTE 

consiste en una articulación, reflexión, de dos cosas: YA pero TODAVÍA (pasado 

cargado de un todavía, de futuro, que tiene cuerda, mundo de las EXIGENCIAS); y 

TODAVÍA pero YA (almacena “ya” el pasado, mundo de las PROMESAS); la 

REFLEXIÓN viene a ser un desajuste: port-à-faux, “hors d’aplomb”, que permite vivir y 

da el flujo temporal. El error de Husserl está en creer que hay una temporalidad 
originaria; que todo otro tipo de temporalidad estructural estaría dependiente de la 

temporalidad originaria donde se origina todo sentido. Su manera de percibir el 

presente es típica de la zona de la Stiftung; es un tiempo forjado a partir de un modelo 

de comportamiento institucional: la percepción de objetos, modelo de temporalidad de 

la conciencia inmediata del tiempo. Pero en realidad en fenomenología no hay zonas 

privilegiadas, sino que en ella obligatoriamente hay cambio de niveles, y el lenguaje, 
sentido, conciencia, estética, son un niel, y la lengua otro: el de la institución. El nivel 
teleológico es reflexión de la institución sobre sí misma. 



cc
 16 

Hay una cuestión, que es la de Paul Celan en un verso suyo: “Desde su ya–no a su 

todavía ”, que describe su situación personal trágica; con ese ya–no quiere 
desentenderse del pasado, borrarlo. Y eso es tanto en protenciones como en 

retenciones. Elimina en el todavía la carga del ya; en sus protenciones y sus 

retenciones no almacena el pasado. El remedo se hace psicológicamente, por un 

hábitus, mnemotecnia o reglas para recuperar y actualizar el recuerdo. Pero Proust no 

funciona así, sino mediante una recuperación del pasado que es retemporalización, lo 

pasado vuelve a la zona estética, va al inconsciente fenomenológico; recupera 

produciendo una nueva fase de presencia: en mi presente algo conecta con la realidad 
pasada. El recuerdo así no es mnemotecnia, ni por sus métodos; su proceso es mucho 

más complejo: y puede dar lugar a una impresión más poderosa y gana una 

conciencia así de eternidad, pues ha sido capaz de vencer el tiempo husserliano, casi 

religiosamente. En la pág. 226 de “El tiempo recobrado” lo ve como un jeroglífico, tiene 

que descubrir lo que hay detrás. Quiere resucitar el sentido olvidado. El recuerdo no 

es posible con un mecanismo de identidad; no es voluntario, el artista no tiene ningún 
método. Un fenomenólogo, su epojé sería cuestión de método. La conexión de dos 

instancias implica una realidad efectiva, retemporalización o nueva temporalización 

que recupera lo pasado que ha pasado previamente por el inconsciente 

fenomenológico. En la pág. 217 se trata de síntesis pasivas a las que la conciencia 

está como espectador, pues ella misma no interviene, pues estamos más allá del 

lenguaje. Funciona la conciencia inconscientemente. La zona de las síntesis pasivas es 
zona con conocimiento, por eso se puede hablar de verdad en el arte, pero funciona en 

la institución, PRODUCCIÓN, y en la zona fenomenológica, recepción, juez en la obra, 

intuición kantiana. Leer una partitura es ponerse en lugar del productor, 

identificación; por eso se necesita la interpretación. Es imposible copiar Las Meninas, 

pues sería un impedimento para saber lo que es relevante o no estéticamente, o lo que 

es lo mismo: que todo lo que hay ahí puede ser pues relevante estéticamente de 
alguna manera. Se trata de la imposibilidad de copia; con la copia no me puedo hacer 

cargo de la obra. 

Las síntesis implican un logos, una composición. El arte se especializa en ellas, en la 

conciencia que funciona inconscientemente, y hace que no me quede en el 

automatismo y la codificación. El arte airea así la institución; ¿por qué? Porque la 

frontera, en realidad es un paso, un salto donde trabaja el lenguaje, sentido, 
conciencia y presencia de tiempo; los sentidos son generados por temporalización; y 

hay una necesidad de pasar de unas órbitas a otras, y la reflexión es un mecanismo 

donde la conciencia refleja lo que va a venir y lo que ha pasado, y ocurre un espacio. 

¿Por qué hay diferencia de tiempos, duración, en la música? La duración implica 

distender más o menos el tiempo; para Celibidache interpretar era un mecanismo de 

retemporalización, de reflexión, crear tiempo. Y oír la obra es, en el límite y con obras 
muy poderosas, una retemporalización, una reflexión de protenciones y de retenciones 

que yo conexiono. Como no hay ajuste se abre un espacio: a mayor capacidad del 

receptor, esa espacialización, el presente (el TODAVÍA YA y el YA TODAVÍA), se 

distiende y mi presente dura tanto como dure la obra y se cierra. 

Hay una transposición o traducción entre niveles, y una deformación coherente: 

readaptación al nuevo nivel. Y en los niveles no hay temporalidad originaria, o flujo 
continuo (Husserl); hay tres niveles de temporalidad: 

C- Prototemporalidad: instante. 

B- Tiempo concreto: porque es un tiempo que no depende de los sentidos ya hechos, 

institucionalizados; se genera el sentido; no hay presente sino PRESENCIA, pasado 

vivo que todavía tiene futuro, y futuro vivo que ya tiene pasado; es una realimentación 

por reflexión. Es la frontera entre 2 y 3. Se genera el sentido, el lenguaje, no la lengua; 

el lenguaje hace:  
                    3   

esto:  

                     Lenguas institucionalizadas 

C- Temporalidad continua originaria: la de Husserl, de zonas 1 y 2; se busca la 

permanencia dentro del flujo del tiempo, en cierto modo es temporalidad ficticia. En el 

límite son las estructuras ideales que pertenecen a este modo. Presente vivo, ordinario 



cc
 17 

del reloj, flujo continuo, percibir objetos intencionalmente, intencionalidad, 
institucionalizado, síntesis activas. 

Husserl tiene claro ya una cosa: la intencionalidad  (ajuste entre protenciones y 

retenciones), entre intenciones de significación y las intuiciones, ese ajuste no es pleno 

nunca, hay siempre un cierto desajuste: EXCESO, y ese presente no es perfecto; es 

presente desacordado y hay holgura muy grande. Vale en el nivel bajo, pero más 

arriba hay presencia.7 En Celan ahí, hay retenciones que dejan de ser vivas porque 

niega el Todavía, y hay protenciones que no son vivas porque niega el YA. 

El recuerdo tiene una importancia vital en Proust, que no es filósofo ni académico; el 
recuerdo para Husserl es que cuando las retenciones todavía durante un lapso de 

tiempo son vivas, porque las arrastro, pero hay una retención que sería vacía, y no la 

retengo. Vacía quiere decir aún con esas retenciones vacías, no hay recuerdo, sino 

habitus, memoria simbólica que me permite repetir sentidos intencionales 

sedimentados, en un poso habital. Ese habitus es potencialidad de las intenciones 

vacías y yo no tengo más que reactualizarlas. Pero lo que hace Proust no es eso 

concretamente. Husserl dice del recuerdo del pasado, que la fenomenología de Richir 
no asume: cuando se recuerda se hace una representación del pasado; pero no 

representar como un retrato, no es una imagen; si esto fuera posible, si al recordar el 

pasado lo representara con imágenes, esto sería reactivar las retenciones vacías muy 

lejanas porque hay una continuidad casi como el presente. Esto es imposible. No es 

posible rebobinar el pasado, reconstruir el pasado; sino que recordar es 
intencionalidad nueva, es constituir el pasado. Husserl luchó contra ese problema y 

encontró una fórmula: ¿qué hay entre dos puntos? Hay un recuerdo, y hay una 

confluencia muy extraña y compleja. ¿Cómo? No es representar sino presentificar 
intuitivamente el pasado y aparece el pasado como tal, a pesar de que hay una 

discontinuidad del flujo, y además es hacerlo con toda su viveza del pasado, como 

muestra Proust. Si en Proust se recordara el pasado como en el primer Husserl se 
perdería ahí el recuerdo de Proust. Se trata de un RODEO mediante el cual, si no 

hubiera una enorme carga afectiva, sólo en presencia de ello, potencial afectivo, las 

cosas no se recuerdan. No es operación intelectual. En la afectividad no hay síntesis 

activas, sino pasivas, y el sujeto queda afectado y él es espectador ante las síntesis 

pasivas. Y se cambia de registro arquitectónico y paso del 1 y 2 al 3, fuera del 

lenguaje, zona estética, lugar de la afectividad. Mi conexión con el pasado es porque 
asciendo de nivel y conecto con el pasado en otro nivel. No se puede recuperar el 

pasado en el nivel del tiempo concreto, B; debo acceder a C; no es reactivar las 

retenciones vacías en 1 ó 2. Aunque no basta el rodeo, sino otra cosa: lo de Proust, el 

encuentro con algo, una imagen: una cosa conecta en cortocircuito con otra cosa por 

vía de la imagen. Ese rodeo es revivir el pasado, al pasar de nivel, donde el tiempo de 

la objetividad no pinta nada, no hay presente, sino presencia; es otro modo del tiempo: 
nivel de la fantasía, sueño, magma fluctuante no permanente, contenido de afectividad 

que no son presentes. No hay distancia y los flujos son instantáneos; conecto en otra 

fase donde no hay tiempo continuo en el que se dé el fluir del presente. Encuentro en 

la tercera fase. Por eso mi recuerdo es intuitivo y no ha perdido viveza. En esa fase los 

recuerdos se mantienen sin degradarse; es la fuerza intuitiva del recuerdo: yo recojo el 
recuerdo en un tiempo de fantasía y afectivo, con otra organización temporal. 

Así, el RECUERDO (pasado que se hace presente en tanto que pasado, pues no es 

imaginación), tiene dos dimensiones: 

1. DIMENSIÓN FANTÁSTICA, intuitiva, que Husserl equivoca; tropiezo, en ciertas 

condiciones, pues debe superarse un coeficiente de afectividad, con las síntesis 

pasivas. 
2. DIMENSIÓN INTENCIONAL, que vio Husserl, a través de una imagen: bil, 

factor desencadenante, disparador del cortocircuito. Es la imaginación, con 

estructura de una imagen, si no hay colaboración fantasía – imaginación no hay 

recuerdo. La IMAGEN en filosofía puede ser SUBJETIVA: desemboca en concepto, 

cuando desaparece es transparente; o puede ser OBJETIVA: retrato, me remite 

del retrato a lo imaginado, el retratado. 
 

 
7 Ver “Obras completas” de Paul Celan, ed. Trotta pág. 506. 



cc
 18 

Kant analiza la zona 3 en La crítica del juicio, el ritmo, no acompasado, hace que 

eluda la continuidad del tiempo; son múltiples enlaces de fases de presencia que 
pueden conectar unas con otras, en la zona 4: prototemporalidad. Ahí también Kant 
habla de pluralidad, múltiples.  

La fenomenología material se ocupa del fenómeno que, por definición no está dado. 

En eso se diferencia de la fenomenología estándar. En la Fig. ese esquema se puede 

dividir en la zona VISIBLE, y la zona INVISIBLE; lo emigrado a lo invisible otorga una 

plusvalía al mundo del pensamiento; esto está cogido de Proust cuando dice en 

alguna parte: “...lo que ha emigrado del mundo visible a lo invisible”; después, en ese 
mismo texto de 1919, por el arte recupera lo invisible para o desde lo visible: 

evocación por el arte del recuerdo. 

La MÚSICA, ahí es más fácil que en la literatura, por un lado, y más difícil por otro. 

La percepción de la música tiene dos instancias: la interpretación y la escucha, cosa 

que no se da en la pintura. La obra necesita ser interpretada y además escuchada. 

Adorno se equivocó en su polémica con Benjamin (en “La obra de arte en la era de su 
reproducción técnica”, artículo); cuando Benjamin escribe es ya la época de la radio, 

de los discos. El cine también está subordinado a la reproductibilidad. Adorno le 

contesta con el artículo: “Sobre el carácter fetichista de la música y la negación de la 

música”. Para Benjamin una cosa es la necesidad de que la música sea reinterpretada 

y deslinda los dos fenómenos: de reproducción y de escucha, y no por aumentar 
cualitativamente la reproducción vaya a degradarse la escucha, sino que son 

independientes. Adorno liga los dos fenómenos; si reproducimos mecánicamente las 

obras (música con discos, pintura en imprenta), entonces los distorsiona 

convirtiéndolos en una mercancía, al mercantilizarlas, necesariamente, como en las 

mercancías, la escucha queda degradada; lo que se fomenta es: halago, consumo 

inmediato, privacidad pura, regresión de la escucha; música ambiente; se restringe el 
repertorio; reconocer la música por parte de los oyentes solamente, y así confirma el 

nivel cultural de los oyentes solamente y no los cambia; melodías descontextualizadas; 

partes disociadas, repetidas. Y así secaba atendiendo a cualidades de su 

interpretación, a su sonido y se olvida de la obra misma.  

Pero confunde Adorno dos cuestiones: en el fondo hay una coactiva que sólo en la 

estética anglosajona se ha visto la disociación en las artes: ALOGRÁFICAS, y 
AUTOGRÁFICAS. Dentro de las Alográficas está la música y la literatura, que carecen 

de singularidad; volcadas espontáneamente a la reproducción, interpretación, 

reproducción de obras en la imprenta. Y dentro de las Autográficas, están las 

concentradas en un ejemplar. Unas no pueden reproducirse y otras sí. La literatura 

tiene una sola fase, la música dos (partitura e interpretación). La pintura y la 

escultura son Autográficas de una sola fase, el grabado dos. ¿Qué diferencia lo 
Autográfico de lo Alográfico? ¿Cuál es su singularidad? En una obra Autográfica como 

la pintura eso no es reproducible porque cualquier elemento que hay en esa obra 

puede ser estético en cualquier momento de la historia. Todo puede ser significante 

estéticamente: criterio de Patsy. Pero en una obra Alográfica eso es diferente y por eso 

se puede reproducir. En la música hay un sistema de notación que tiene mucho de 

arbitrario. 
Para Benjamin la reproducción es diferente a la escucha y aquella no bloquea ésta. 

Adorno tendría prejuicios marxistas, trasladados a la reproducción; en él se da una 

contaminación de las dos instancias. 

En el caso de Celibidache habla de fenomenología musical, y en la interpretación 

distingue la dimensión longitudinal y la transversal:     
            
 

          Temporalización 

          FASE DE PRESENCIA 

 

 
             Densidad de la música, aquello por lo que es un 

lenguaje, pero deficiente; tiene en común con el lenguaje ordinario las significaciones, 

pero que remite a un sentido sin significaciones. El lenguaje me remite a otra cosa que 

no es él. La música remite a algo: formalismo. En la Unión Soviética era el reproche de 



cc
 19 

formalismo: no contribuía a la construcción del socialismo, no tenía contenido, no se 
refería a nada; si una música es formalismo no es nada; se equivoca en el contenido 

que creía que tenía que tener la música. Aunque sí que cabe un cierto formalismo.  

La música es equivalente al lenguaje: se refiere a algo diferente a ella: dimensión 

vertical; se refiere a fenómenos. 

Las Wesen salvajes son estancias no lógicas que todavía no se han desplegado de los 

fenómenos; es la estética de Kant; con pluralidad, esquematismo, y co–determinación   

En la dimensión longitudinal hay retenciones y protenciones; temporalización no 
muy diferente a otras composiciones: quiero decir algo y YA sé lo que quiero decir: 

anticipación, EXCESO de velocidad; pero TODAVÍA no lo sé, o no lo sabré hasta que no 

lo haya dicho, control de lo ya sucedido, premonición. Futuro       en el pasado y 

pasado        en el futuro: se niega que el presente sea un punto. 

En la música hay un cruce en una dimensión longitudinal y una vertical. Esquema 

que falla en un punto. La cadena de sonido es un pretexto por el que la música me 

lanza fuera de eso. El pasar de lo visible a lo invisible, la poesía lo hace 
indirectamente: hacer jugar al lenguaje institucionalizado contra él mismo; pero la 

música lo hace directamente y es una paradoja, pues sus materiales no son 

significaciones, sino notas, sonidos artificiales y por eso el lanzamiento es directo; que 

no es confundir música y sonido, sino que éste es una instancia; si hay belleza en la 

música, dice Celibidache, es porque sale directamente de ella. Y a mayor adecuada 
temporalización horizontal, más riqueza de acceder a lo otro en lo vertical, y se rompe 

el presente puntual; el ritmo que dar a la obra así, no es fijo; la velocidad es “según 

suene”. Lo que falla en Celibidache es que, si la música es un fenómeno de lenguaje, 

aunque, aunque sea un lenguaje deficiente, y se refiere a algo diferente a él mismo, 

hay tres cadenas:     

        1     sonidos 
 

        3 ----------------------------------------   Música 

 

2 Fenómenos sonoros articulados, se cruzan. 

 

Los sonidos son cadenas de fenómenos concretos, “mundo astral” de Celibidache; 
esa cadena no está tan lejos de nosotros; es el CUERPO VIVO, Leib, que en Husserl 

tiene mucha importancia para la intersubjetividad: entender que el otro es un cuerpo 

como yo, ahí no hay comunicación; entender que el otro es otro yo diferente a mí, y yo 

comunico con él, sólo se da si el cuerpo es Leib o CUERPO VIVIENTE, en donde nos 

comunicamos, común a varias personas; y así, son concreciones en mí. 

La música es síntesis de 1 y 2; se crea una intercalación de los fenómenos, como si 
la cadena de los fenómenos sonoros analizara los fenómenos salvajes y lo interpreta en 

una tercera cadena. Hay así una relación de tres cadenas simétricas y puede más la 

cadena de abajo, concreta, y la de arriba son esquemas; o eso en la música tiene tanta 

fuerza lo técnico; no hay asociación de las dos cadenas, pues 3 tiene su logicidad y las 

otras dos también tienen su “logos”; yo redistribuyo los fenómenos con arreglo a la 

logicidad propia de la otra cadena y viceversa, pero la 2 tiene dominio sobre la 1. Hay 
composición en la escucha; y el intérprete trabaja también en la escucha, su escucha 

es recepción, pero no se resuelve en la escucha: desde su escucha anticipa la 

reproducción adecuada de la obra como tal cadena sonora. La escucha consiste en 

que el sonido analiza los fenómenos; la música es indiscernible del plano de la verdad, 

me catapulta a la trascendencia. La música unifica algo que va a venir y cuanto más 
compleja sea la unificación horizontal más rica es la dimensión vertical. 

 

Vamos a ver ahora cómo en Proust(en tres textos), se cumple una fenomenología 

material; en la pág.228 habla de la obra como preexistente en nosotros, realidad tanto 

como la hemos sentido; de descubrirla como una ley natural; y el arte nos obliga a tal 

descubrimiento. 

En la fig. la zona de lo estético es LO DIONISÍACO, la obra; y la zona de la 

institución simbólica es lo artístico, artefacto, LO APOLÍNEO; ¿Cómo pasar del 

artefacto a lo estético? La recepción consiste en cómo a partir del artefacto, cuando lo 
recibo me transporta y me hace llegar a lo estético. El espíritu de la música está 



cc
 20 

próximo a la poesía lírica, como si fuera música; ese espíritu está en la índole de los 

significantes que utilizo, poco cargados de lo institucional, pues son sonidos. La 
poesía juega con las palabras institucionalizadas y las hace jugar contra ellas mismas; 

esto lo hacen también las artes plásticas mediante dos vías: por vía del hiper –objeto y, 

por otra vía contrapuesta: deshacer de la obra lo que tiene de obra, es decir, lo que 

hacían las vanguardias: vaciando la obra de arte, dinamitar la obra como obra y 

hacerla desaparecer; convertir la obra en música. 

En el texto primero de Proust hay tres cosas: realidad de la percepción, la verdadera 
vida, que recupera por el recuerdo, ¿cómo? Hay que distinguir tres cosas: 

imaginación(imagen), fantasía y recuerdo. 
En el texto de la página 227 (... y me daba cuenta...): señal de su autenticidad, alude 

a en qué consiste ese azar como disparador, lleva hacia arriba; y realidad recobrada, lo 

estético. 

En el texto de la página 218 habla de la vida habital y de un nexo extraño entre 
presente y pasado que dispara un mecanismo y voy hacia lo extratemporal. 

¿Qué significa fenomenológicamente todo eso? 

➢ ¿Qué significa IMAGEN, representación? Por ejemplo, en un retrato hay que 

distinguir:  

    - lo FÍSICO, el soporte, para el juego de la representación; 

    - el OBJETO – IMAGEN, sin quedarse en él me remite a lo imaginado, y tiene lugar la 

representación; 
    - el SUJETO–IMAGEN, hay representación cuando de modo transparente, sin 

necesidad de que yo, y sobre todo si tiene poca carga simbólica, hay en él: Bil objekt, lo 

que me remite a lo imaginado. 

➢ ¿Qué pasa cuando reactivo algo pasado? Para que se de recuerdo se necesita 

reactivar algo que ha pasado al vacío. Dos maneras de afrontar el RECUERDO: 

     1-Puede jugar si activo intencionalmente las intenciones ya vacías. Hay un 
habitus sedimentado, pero no hay retención inmediata, lo reactivo a partir de la esfera 

nula y se hace trabajando en la zona de abajo, donde están los habitus sedimentados. 

¿Qué pasa al recordar sin salirse de la zona de abajo? Es como intentar un presente 

pasado como tal: continuidad de presentes. Funciona entonces con el esquema del 

tiempo uniforme. Pero si eso ocurriese el recuerdo sería pálido y no vivo. Luego debe 

haber un mecanismo para reactivar el pasado y sin haber perdido viveza y carga 

afectiva, Sitimmungen, fundamental entonces. Pero en el plano de abajo, como 
reactivación intencional, si lo hago, los recuerdos son pálidos y se acaban perdiendo. 

➢ 2-Carga intuitiva, viveza al recuerdo que la da la zona de la FANTASÍA, que se 

caracteriza porque de alguna manera se le puede asignar un presente. 

Los tres niveles temporales, A, B y C: 

- Proto–temporalidad, corresponde a la instantaneidad, 

con bloque de pasado y de futuro. 

- Fase de presencia, donde no hay presente. 
- Presente, como tal, con lugares puntuales. 

   Al recordar no recupero un presente pasado como tal, pues es imposible 

retrotraerme en toda cadena de presentes hasta el ahora. Hay una presencia pasada, 

fase sin presente asignable, donde paso de lo institucionalizado, temporalidad objetiva 

a la zona estética, a la fantasía, de la percepción a la fantasía. En el RECUERDO me 

voy a un punto en el que el tiempo ha desaparecido como tal. Quedándonos en éste 
nivel de análisis, al recordar, disuelvo el presente en una fase de presencia. Y ésta en 

la zona estética se caracteriza por: INDETERMINACIÓN: en los dos sentidos, con los 

dos verbos griegos, aoriston y apeiron; y PLURALIDAD: cuasi infinita de fases de 

presencia, donde cada fase, que son infinitas, funciona con ritmos, con resonancia 

entre fases de presencia pasada, pero como no hay presente se pueden comunicar 

entre ellas. Vivimos volcados hacia la institución y esa zona la dejamos a la espalda. 
¿En el fondo qué pasa? Habría que hilar más fino para ver porqué se produce la 

reactivación en lo estético; porque hay algún tipo de sedimentación, un habitus que se 

puede reactivar. ¿Qué diferencia hay con la zona de abajo institucionalizante? Hay que 

distinguir entre: 

❑ Eidos. 



cc
 21 

❑ Schema: de , se une, pero muy provisional, zona de arriba; lo que ocurre en lo 

institucional es el plano eidético, esencial. Arriba es el Schema, una esencia se 

disuelve en Schema, pasamos de habitus eidético a huella esquemática: es la 

transposición arquitectónica. La “huella esquemática” es frescura y afectividad, 
dimensión fantástica, intuición, sin apoyatura de imagen; se trata de la zona 

arcaica y el desenganche de la imagen; en todo caso, lo fantástico no se ancla en 

las imágenes. 

¿Qué es recordar algo como pasado? El artista necesita ascender directamente a la 

fantasía. También está el elemento del azar: interviene la imagen y yo tropiezo con la 
cosa. Aunque no es puro azar, pues si no hay tropiezo no hay nada. Es la 

fenomenología de la imagen: Bil objekt y Bil sujekt; si pretendiese recuperar el pasado 

ascendiendo directamente a la fantasía, indiscriminadamente sin acepción de 

presente, se confunden las cosas, pues ahí están las cosas confusas. Para identificar 
un recuerdo pasado debe ser por vía de imagen: hay un Bil objekt que me remite como 

imagen, representación, me representa (tanto mejor cuanta más semejanza haya entre 

Bil objekt y Bil sujekt. El artista clásico utiliza un mecanismo de representación donde 

el Bil objekt fuera muy transparente; sin atender al signo, fomentar la transparencia 
por semejanza, o sin fijarme en el retrato y directamente veo al retratado en un como 
si escolástico. Otra vía es no fomentar la transparencia: vía estética: cuando hay una 

desemejanza entre Bil objekt y Bil sujekt, cuando uno juega con la imagen de modo 

simbólico, como lo de Picasso de “... si no se parece, ya se parecerá”. No media la 

semejanza, pero remitirá el objeto originado: el lenguaje, donde no hay semejanza 

entre el objeto y el sujeto; me remite por representación a aquello que me representa 

la palabra y hablo en ese momento de concepto. 
Si recuperamos el nivel de la imagen, la confluencia del mecanismo de la imagen, 

Proust encuentra eso por azar: punto de anclaje para aquello que... la fantasía le da la 

carga afectiva del pasado. Para anclar eso en el recuerdo va vía imagen. 

La diferencia entre las artes es cómo cada una establece el juego artístico–estético, 

de forma diferente. 

La literatura es un saco muy grande, muchas artes que funcionan por mecanismos 
muy diferentes, la poesía lírica es equivalente a la música. 

Unir el carácter de imagen por condensación simbólica es ir a la zona de la 

afectividad: obra de arte posible. 

Dos apéndices: 

1- Si se habla de fantasía – imaginación nos conduce eso al problema del mito. 

Pero no sólo de unos mitos, sino de los mitos de todos pueblos. El mito visto 

desde esta luz, ¿cuál sería su diferencia? Que apela a la: afectividad, 
imaginación, fantasía, trastorna las imágenes, no tiene presente y nunca fue 
presente. Son pues acontecimientos que nunca fueron presentes; pero si sólo 

fuera eso, en cambio, no podría actuar de mecanismo de trascendentalidad u 

organización de la realidad: institucionalizarse el mito. ¿Qué debe tener para no 

ser racional científico, de presente y percepción, y organizar la realidad? Pero 

parece que siempre ha tenido ya lugar: racionalidad propia del mito, y con un 
enorme poder explicativo. 

2- La cuestión del Leib: CUERPO VIVIENTE; al recibir el arte parece que no es arte 

intelectual, como si oyera con mi cuerpo. Si no hubiera en mí cuerpo 

determinadas quinestesias (y pasa con algunas pinturas que me van al 

estómago o me asombran); relación muy extraña que remite a mi cuerpo en el 

mundo de la fantasía. El cuerpo en el mundo de la fantasía, eso es Leib. 
Leiblichkeit es casi intraducible del alemán; la Leiblichkeit del artista remite a 
una conexión cortocircuitada con la Leiblichkeit del receptor; cuando un artista 

hace un cuadro, su cuerpo indeterminado de artista  hace la obra o se percibe 

igual por parte del espectador. La afectividad interviene ahí: ASUNTO 

MATERIAL, por estudiar. 

 
Curso 1999/2000 en la Universidad de Valladolid. De Ricardo Sánchez Ortiz de Urbina. 
Apuntes elaborados por Juan Carlos de Pedro Marinero 

 



cc
 22 

                 

Este obra está bajo una licencia de Creative Commons Reconocimiento- NoComercial-
SinObraDerivada 4.0 Internacional.

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/




