
cc
k   ESTÉTICA DEL SIGLO XX. LA IDENTIDAD DE LA OBRA DE ARTE  

Curso 2000/2001 de doctorado Universidad de Valladolid. De Ricardo Sánchez Ortiz de Urbina. 

Apuntes elaborados por Juan Carlos de Pedro Marinero 

 

arte y estética ciencia y filosofía 

 

 
cuestiones comunes 

y no comunes. 

En las obras de arte y estética, y en las obras de ciencia y filosofía, a muchos siglos de 

distancia, hay mayores diferencias en el arte. 
Antes del siglo XVIII no se puede hablar de arte. 

La música de la edad media no se puede considerar tal, pues se trataba de musicología, no 

era arte sino ciencia. 

Ahora decimos ARTE, desde fines del siglo XVII, cuando se unifica el término “arte”; en el 

siglo XVIII es el primer momento donde empieza a definirse un concepto más o menos 

confuso. Se produce entonces un fenómeno: a medida que ese proceso se acelera, los 

términos varían, y se produce una paradoja: el objeto mismo del arte cada vez se hace más 

evanescente, problema de la identidad de la obra de arte. 

Los criterios antes del siglo XIX eran de cuestión técnica, tejné griega, y tradición de oficio; ni 

productores ni receptores tenían duda si eso era o no arte; a partir del siglo XVIII la cosa no es 

tan fácil; cuando se emancipa de su base técnica intervienen otros criterios que los de la 

tradición de oficio: criterios ligados a la idea de crítica 

PARADOJA: unificación de las artes→difuminación de criterios, criterios técnicos insuficientes. 

Los criterios dejan de estar en el nivel de los productores. 

La instancia crítica está hoy en crisis: abdicación de sus funciones. Entonces, en el siglo XVIII 

era instancia pública y racional; esto duró hasta el siglo XX, donde, hay una situación desde el 

fin de las vanguardias, años 60-70 en que hay un corte y empieza otra época. 

Que existe el arte es obvio, pero las fronteras son difusas. Hoy casi decide el mercado: si 

alguien es accesible y se conoce con técnicas de márketing. Hoy se habla de estética difusa, 

obra perecedera y casi sagrada; ni siquiera la crítica es capaz de tomar partido. 

Lo que sí se da hoy es un MOMENTO ESTÉTICO. Técnicas de propaganda, estetización de la 

realidad. 

¿Cuál de todas épocas es donde se produce el corte más claro entre diversas maneras de 

entender el arte? Cuando el arte empieza a ser autónomo y cumple funciones sagradas como 

arte heterónomo. 

Para poder hacer “teoría” se hace necesario un concepto: retroacción: cuando se produce la 

unificación del arte estamos ahora en disposición retroactivamente de poder meter cualquier 

tipo de arte de épocas pasadas; ese fenómeno lo es del siglo XX; fenómeno de retroacción no 

exclusivo del arte; también en ciencia: los elementos de Euclides; niveles científicos asumidos 

que posibilitan una historia de la ciencia. Es retroacción absoluta en el espacio y en el tiempo: 

lo que Malreau decía como fenómeno universal: MUSEO IMAGINARIO. Esa retroacción 

recupera el arte heterónomo y el autónomo: descontextualizamos lo que ese arte tenía de 

sacro, desacralización; y desfuncionalización: finalidad sin fin; y diferenciación. 

Lo estético es una esfera sin autonomía y no puede representarse figurativamente como la 

esfera teórica y la práctica, pues cada vez es algo que está más dependiente de otras cosas 

distintas de él. 

El Edipo Rey, que no es “rey”, en griego, sino “tirano”, ¿es arte autónomo o heterónomo? El 

marco es heterónomo, y se produce la transición entre lo heterónomo y lo autónomo; es así 

las dos cosas. La retroacción no establece esa frontera. ¿Hasta qué punto lo religioso 

interviene en la configuración de obras hoy ya no religiosas sino estéticas? ¿Hasta qué punto 

pueden resultar estéticas y cómo justificar eso teóricamente? Meyer Shapiro estudia esto. 

❑ ¿Por qué la retroacción, pese a la diferencia de obras y momentos estéticos, qué tiene de 

plástico la noción moderna de arte y por qué? ¿Por qué esta “inflación estética”? ¿En qué 

consiste la “plasticidad” del arte para integrar fenómenos tan heterogéneos y dispersos? 



cc
2  

D 

- Producción, ojos del artista 
- Construcción 

- No hay tanta diferencia entre un 
químico y un escultor., pues unir y 

separar. 

- Salen productos que sin ser 
teoremas, pueden imponerse con una 

cierta universalidad, pues debe ser 

aceptado por todos en una discusión 

pública y crítica. 

- Efecto en paralelo con 

cuestiones filosóficas. 

- Fenómeno reactivo en 

todas épocas. 

En el ámbito heleno hay varios fenómenos coetáneos: ciencia que, habla de progreso y 

recupera desde el siglo XVIII; filosofía: ¿qué la diferencia de la ciencia?; arte que, desde el 

siglo XVIII no trabaja con la idea de progreso. 

Dos ideas: 

❑ Primer grado: no hay saber filosófico de primer grado y no meramente crítico. La 

metafísica siempre ha creído que la filosofía tiene una base científica. Grado constructivo. 

❑ Segundo grado: es la filosofía, crítica, reflexión, saber de segundo grado y lo ha sido 

siempre, pero la conciencia de ello es moderna. 

El ejercicio cabe sin conciencia, pero la representación implica siempre una conciencia. 

A lo largo de la historia ha habido diversas mutaciones: 
I. Romanticismo: salto cualitativo. Aparece “historia”, “obra”, los dos polos; es una 

mutación teórica. 

II. Cambio de siglo: vanguardias. 

III. Crisis de las vanguardias. 

El arte es un producto muy extraño, mixto, casi monstruoso; es de primer grado desde un 

lado; y es de segundo por el otro: 
 

 

El arte autónomo es un fenómeno reactivo frente a algo. Modernamente frente a la ciencia. 

Sófocles reacciona con sus obras, ¿frente a qué? 

Se produce una paradoja en la autonomía puesto que implica una dependencia de instancias 

que no son arte. 

El Edipo Rey se lo puede ver desde criterios modernos; para Aristóteles la es la obra más 

representativa y singular; la anagnórisis, el reconocimiento, y la peripecia se funden; ésta 

consiste en un reconocimiento. Doble búsqueda o indagación: búsqueda de Tebas y búsqueda 

de Edipo que, no busca a Layo sino: ¿quién es él? ¿Cómo se articula eso? ¿Cuál es la peripecia 

de Edipo en relación con lo que Sófocles nos cuenta de Edipo? 

T1: estancia primera de Edipo en Tebas; no debía nacer porque lo dijo el oráculo, y si nace 

supone una transgresión, ¿por qué? ¿qué pasa si nace? 

C1: lo llevan al Citerón y se libran de él; va de Tebas a C1 y vuelta a Corinto; vuelta a Tebas. 

El pastor de Tebas lo entrega al pastor de Corinto. 

C0: los oráculos se autodestruyen: debe nacer para seguir la situación mítica; al dictaminar, 

la tragedia es que ese nacimiento la transgresión da lugar a un nuevo hombre. 
T2: va a Tebas. 

T1 

 
C1 

C0 Esto se averigua 

después 

E3 
 

T2 Éxodo 

 

Empieza C2 

La tragedia 



cc
3  

El Enigma era problema científico y técnico. El Éxodo tiene relación con Antígona y Edipo en 

Colono. 
El arte y la filosofía coinciden desde la religión. 

Se puede establecer un paralelo entre el mito de la caverna y el Edipo Rey, pero sin pasar 

por las ideas. 

 

 

 
- ------- esto significa hacia el fenómeno. 

 

Apariencia de algo fenómenos: conciencia de las apariencias. 

que no eran ellas. 
 

Mecanismo plástico irreversible, no hay aparición discursiva en el arte como en la filosofía. 

La recuperación de las apariencias la puede llevar a cabo la filosofía, y salva los fenómenos. 

El arte cortocircuita la filosofía, trabaja con plástica, sensible, estética. Los mecanismos de 

producción de la obra es la plástica, sin ideas, de ahí que se pueda ver. El arte trabaja por 

reducción al absurdo: p→0 
p  ; si acepto p y me da cero, entonces tengo que negar p. 

¿Cuál son los mecanismos de primer grado, esa plástica en el arte? 

 

Desde el punto de vista actual, fines de años 60, se establecen las divisiones del arte. El 

problema del arte sacro, heterónomo, es el problema de la muerte del arte de Hegel, para el 

que el arte es la manifestación sensible de la idea, de dios, y seculariza la idea de divinidad, 

problema del simbolismo. Decir “simbolismo”, en las primeras épocas del cristianismo, se duda 

si utilizar la pintura para representar la imagen de los santos y cristo; época de vacilación, 

porque el símbolo ¿qué hace? ¿qué no hace? No hace sustituir a ese otro; la diferente 

orientación entre una tradición helénica naturalista y una tradición simbólica, semita, es la idea 

de mímesis: lo imito sustituyéndolo; el símbolo no sustituye, pues lo que pretendo sustituir es 

irrepresentable. El único procedimiento que tenían los cristianos eran otros nuevos: el símbolo. 
Hay diversas tradiciones: 

- hinduismo 

- cristianismo 
- islamismo 

- budismo 

- taoísmo 

El símbolo se da en todas, en algunas aún continúan; en el cristianismo no; se acaba con el 

románico. Son épocas diferentes. Entre el hinduismo y el cristianismo hay muchas diferencias, 

pero la noción de templo, primera obra de arte, son obras incorporadas a la arquitectura del 

templo, con ideas cosmológicas; el templo era traer el círculo, infinito, al cuadrado y ahí 

coincide con el hinduismo; las diferencias no sólo son estilísticas, son templos muy altos, con 

eje vertical; la escultura se inspira en el arte de la danza y hacia lo erótico; parte de la base de 

que las relaciones de este mundo y el otro consisten en que la divinidad desborda y produce 

seres, y estos seres son una nada, que unen lo bello y monstruoso, los seres derivados de la 

divinidad no llegan a tener consistencia, son anulados por la divinidad. 

En el mundo cristiano el mundo de las apariencias sacras queda apuntalado, justificado desde 

las ideas. Y de ahí la figura de cristo como hombre: la encarnación. 

El arte sacro del islamismo, budismo y taoísmo se diferencia radicalmente del del hinduismo 

o cristianismo, donde el infinito es pleno, no sólo indefinido. Esas otras tradiciones dios es lo 

Uno, Plotino más bien, del que no se puede decir nada, sólo por la teología negativa. Para el 

budismo la divinidad es el vacío, y para el taoísmo es el no-ser. 

Si lo que es común al arte sacro es el símbolo, y la vía plástica establece relaciones entre 

este mundo y el otro, la dificultad es mayor en esas otras corrientes; ¿qué pasa cuando al 

representar la divinidad se va al no-ser o vacío? La dificultad es: ¿cómo simbolizar lo que en sí 

mismo no es nada? 



cc
4  

I 

puntos 

simétricos 
 

Apariencias  Fenómenos A  F 

Esclavo de la caverna   Edipo 

 

Plástica, cortocircuito de las ideas. 

En Arquíloco se da unos esbozos de autonomía. Después, por el fenómeno de refluencia otros 

autores lo cogen de Arquíloco, como Horacio. 

La refluencia en ciencia se habla de tal, cuando en una estructura actual aparecen estructuras 

muy antiguas que de repente aparecen en ella. Esto en el arte es muy común; otra idea es la 

del movimiento browniano del taxista: con ese movimiento recorre toda 

la ciudad. 

 

En Horacio, siglo I, sus Odas, las Cármina; terminan con un cambio de clímax, cambiado de 

registro, es un anticlímax; esto está cogido de Arquíloco. Se habla entonces de transyecciones, 

no son copia, sino importación a sus esquemas de estructuras ajenas. 
Desde la teoría actual hay cuatro grandes etapas: 

I. Arte sacro. 

II. Arte técnico. Hay muchas artes, predomina la tradición de oficio. ¿Qué criterios de 

identificación del arte? Es el oficio (s.XV-XVI). No existe el término “artes”, sino artes o 

técnicas; el modelo es el naturalismo; los dioses aparecen con forma humana en las 

epopeyas ya. Y en el cristianismo el resultado es el mimo. 

III. Arte crítico. Empieza cuando se necesita con el fin de montar un sistema que haga 

posible la identificación de la obra. Aparece “arte”, en singular, su idea filosófica, como 

la de ciencia. Eso sólo se da en el plano teórico y es muy difícil aplicarlo; el crítico va 

más allá que la teoría y aterriza en los casos. Marc Jiménez tiene un libro: “La crisis 

de la crítica”. Todas artes deben ser subsumidas en la idea filosófica de arte y el crítico 

acerca controversias. Aparece el arte elitista, abstracto. 

IV. Arte difuso. El arte ha desbordado los límites convencionales y la línea de demarcación 

se desvanece en el “arte de masas”, que Kant hubiera negado, pues si el arte tiene un 

efecto de divertimento eso es interesado y el arte es desinteresado; pero es arte con 

inmensa influencia; de la pura diversión puede haber pura subversión. 

Surge una teoría desde la que nosotros podemos volver la vista atrás y recuperar muchas 

artes de otras culturas: recuperación en la retroacción; hay una teoría estética y una idea 

estética donde construimos un “museo imaginario”: aunque esto va en detrimento de la 

producción artística. Y surgen también obras de arte que camuflan una teoría y dejan de ser 

arte. 

Otra consecuencia paradójica: con el predominio de la teoría estética en el arte actual, con la 

inflación de una teoría tan inmensa, hace que esa misma teoría sea cada vez más difícil de 

mantener: al aumentar la extensión, disminuye la comprensión; y así, el teórico suplanta al 

crítico. 
GRANDES CUESTIONES DE LA TEORÍA DEL ARTE, que se refieren entre sí. 

1- Recuperación: lo que ha sido y no ha sido arte. 
2- Capacidad de variabilidad o adaptación del arte. 

3- Reactividad: recupero las artes de todas épocas y descubrir eso es descubrir la 

variabilidad del arte de todas épocas y a siglos de distancia ha habido arte, pero funciona 

de diferentes maneras y con más o menos efectos, pero sin embargo se sigue hablando 

de arte: porque el arte es reactivo, reacciono ante algo ajeno, y esto no lo hace la ciencia. 

Las funciones del arte son diferentes en diferentes épocas, pero su función es reactiva. 

4- Doble estructura: en el artefacto: primer grado; y en la obra: segundo grado, efecto 

siempre reactivo. El primer grado es construcción, ciencia; el segundo filosofía, efecto 

reflexivo. 

La representación en escena de Edipo Rey es cómo los oráculos se suicidan. El 

descubrimiento de Edipo es que los oráculos no funcionan. El de Delfos trata sobre 

IDEAS 



cc
5  

acontecimientos concretos: “tú vas a matar a tus padres”. El oráculo de la Esfinge trata 

cuestiones del orden general: unidad sobre el tiempo humano, de tipo científico. Al descifrar la 

Esfinge Edipo, Creonte dice que durante mucho tiempo nadie se había preocupado de saber 

quién había matado a Layo porque lo impedía la Esfinge. Edipo, así, desbloquea la situación 

“mítica”1 y acelera la des–estructuración del sistema mítico de la Esfinge. 

 

 

Ciudad, interior 

 

 
Campo exterior 

 

ARTEFACTO, 
estructura técnica que 
queda oculta 

 

 

 

 

 

 

 

 

I. ARTE SACRO, símbolo 

 

II. ARTE TRADICIONAL, técnica 
 

ILUSTRACIÓN 

 
 

III. ARTE MODERNO 

Crítica 

 

ROMANTICISMO 

VANGUARDIAS 

IV. ARTE CONTEMPORÁNEO: recuperación, asimilación, doble estructura. 

Sobredeterminación actual, teoría. 

 

Ej: Oda 30 de Horacio, libro III; año 23 a.n.e. Tema: ¿qué es la obra de arte? ¿qué estoy 

haciendo yo? : 
*- - - - - - - - - 

 

Obra de  

Horacio  

 

contexto 

sincrónico 

actualidad mía, diacrónica. 

 

 

 

 

La actualidad de la obra y la actualidad de la filosofía son muy diferentes; no tienen nada 

que ver; la actualidad del arte, si todavía produce experiencia estética tengo explicar porqué 

y qué significa ser actual. ¿Qué tienen de original las formas del arte sacro? La clave es la 

autonomía; ésta llega cuando se zanjan los problemas de las querellas iconoclastas. 

Las razones por las que nos interesa ahora el arte son diferentes de las razones por las que 

vemos ahora un arte no–sacro. 

¿Por qué el romanticismo es “principio de oscuridad”? A partir de 1800 se anudan los 

últimos ilustrados y los primeros románticos: Schiller, Morizt. Tradicionales son aún: Bach, 

Haydn, aunque también son modernos. 
 

1 Marc Richir diría más bien situación mitológica. 



cc
6  

La autonomía del arte culmina en las zonas 1 y 2. El romanticismo, en tanto que 

culminación del arte técnico, vio las enormes contraprestaciones y contraindicaciones de la 

autonomía moderna del hombre y la culminación del arte tradicional. Lo hace con 

mecanismos teóricos oscuros, con reduccionismos; dispone de tres mecanismos: ciencia, 

filosofía y arte; y sus relaciones examinadas de modo reduccionista, dando privilegio a uno 

de los dos polos. Hegel se inclina más bien por la filosofía y Schelling y Goethe por el arte. 

La idea de Nietzsche es que, de los diferentes teoremas de los ilustrados y románticos, 

sacrifica dos de los vértices en pro del arte. 
Hoy ya decimos que cada polo tiene su verdad: de la ciencia, del arte, y de la filosofía. 

Benjamin introduce la idea de aura; hoy “aura” no tiene el mismo sentido que antaño; sería 

un residuo del arte sacro, distancia sagrada, unicidad. La pérdida de ese aura se produce en 

las vanguardias; estas se ven de dos modos: 

1) Benjamin, y los alemanes y centroeuropeos, dicen no a la autonomía del arte en las 

vanguardias. 
2) Adorno dice sí a la autonomía. 

Para Benjamin las vanguardias suponen la pérdida del aura, de esa “huella”: unicidad, 

autenticidad, originalidad, distancia, contemplación; cuando el hombre dispone de 

procedimientos nuevos,(por ejemplo, cuando en una fotografía no hay un original) y la idea de 

unicidad, ejemplar único, para los bizantinos esas ideas significan algo diferente; para ellos es 

original si funciona; no interesa el autor ni cuando lo hizo, ni si esa obra llega a hoy intocada. 

El “aura” quiebra con las vanguardias: sacrificio del aura, pues ya no valoramos lo original 

porque hay unas técnicas perfectas de reproducción. La distancia y la contemplación también 

se han acabado. 

Lo que el cine y las fotos hacen es que su efecto ya no tiene nada que ver, pues son efectos 

políticos; ya no hace falta una competencia especial para hacer cine o fotos. 

Las vanguardias acercan y reintegran el arte a la vida: democratización del arte, desaparece 

el arte. 

Para Adorno y la inspiración nietzscheana, Bataille, hablar de arte es hacerlo de la soberanía 

del arte; la tesis de Nietzsche de la soberanía del arte: arte es manifestación de la voluntad de 

poder. Hay una verdad diferente en la ciencia y en el arte; el arte crea estructuras con 

mecanismos del arte, voluntad de poder. 

¿Cómo entender un “collage”? En un caso, lo que permite la doble interpretación es la doble 

estructura, la subestructura técnica es indiferente, pues cualquier persona puede apretar el 

botón sin conocer su técnica; de ahí que el arte está en función del efecto; por su exigencia 

técnica cada vez mayor el arte se va al efecto, la gente. En el otro caso, el arte no debe tener 

censura que dictamine, uno es libre de construir con arreglo a la lógica interna y lo de menos 

es el efecto: afán de construir y destruir. ¿Qué hay de común? 

 
 

NECESIDAD TEÓRICA/ NO HISTORIA POSITIVA 
 

HISTORIA ESTÉTICA: problema de la conciencia de los fenómenos en cada 

momento; en los tiempos modernos ciencia de fenómenos artísticos. 

Hoy se habla de una verdad del arte. 

IGUALDAD CONSTRUIDA CON APARIENCIA 

TEÓRICO  ESTÉTICO 

PRÁCTICO 

Ahí se da una apariencia de claridad de la distinción; porque el arte, su territorio es 
reactivo, subordinado. En realidad, se trata de sustantividades a resultas de lo que ocurre en 

los otros dos territorios. Así, la obra de arte total sería el cine, y no la ópera de Wagner. 

En la cuarta época no hay corte drástico sino: o prolongación, o exacerbación, o 

amortiguación, de ejemplos de la época anterior. 

Peter Bürger habla de las vanguardias como que disuelven el arte en la vida, y que anulan 

la autonomía del arte. Hay una aparente obnubilación de esa autonomía que, a lo mejor en el 



cc
7  

siglo anterior se había dado por gran conquista, impactante autonomía; ahora esa autonomía 

queda relativamente suavizada. 

❑ DIFUSO::..:: fronteras no claras; procesos no analizables con el verdadero – falso. Esa 

autonomía es difusa: arte bajo, arte alto; cuando se dice esto aparece lo difuso. Hay 

ósmosis del arte, introduce la línea de lo difuso y enmascaran la frontera. 

Otro problema es el arte que se identifica con una obra. En una instalación hace crisis la 

obra. Zona intermedia donde el arte se difumina. 
❑ ADAPTABLE: mecanismos del arte, capacidad de ADAPTACIÓN. 

❑ RECUPERACIÓN. 

¿Qué pasa con lo teórico? No ha disminuido la intensidad teórica, sino que se ha aumentado. 

La teoría ejerce funciones de la crítica anterior, y esa función no le compete a la teoría. 

A. Danto hace una teoría del arte pop: teoría que usurpa funciones de la crítica. Exceso de 

teoría, arte sobredimensionado. 
 

obra  ---------------------- actualidad 

 
 

 
contexto, interpretaciones distintas y sin cesar; “crecer y renovarse”. 

 

 
Ritmo y musicalidad griegas; de Arquíloco a Píndaro. 

Dimensiones de contexto y dimensión de actualidad; estas se rigen por una ley doble; están 

en función una de la otra. La relación con la obra no es directa sino que tengo en cuenta el 

contexto y viceversa. ¿En qué se diferencia una obra pasada, contextualizada y una no 

contextualizada artística? ¿Qué debe pasar para que una obra sea y quede como obra? 
- romper con su contexto, despegarse. La obra hace esto:   CIERRRE, autonomía que 

vuelve a su base y es capaz 

de subvertirla, o absorverla 

o criticarla. 

 
Hay dos leyes duales, negativas, que rigen dos errores: 

1) Reduccionismo, reducir la obra de arte al contexto; error idealista en la horizontal, se 

escapa de mi presente pues se cuidan que la obra tiene una identidad en sí; no hay 

recepción actualizada. 

2) Reduccionismo, reducir la obra de arte a la actualidad, interpretación idealista en la 

vertical. 

Hay también una ley de la doble ruptura, Bollack. 

 

 
 

 
“ARTE”, no había teoría del arte 

 

vanguardias post-modernismo 

 

 

 

CORTE, ¿por qué se produce? Por 

tres rasgos nuevos: 

I. Establecimiento de una relación con el arte del pasado. Aunque no es absolutamente 

nuevo. 

II. Arte como producción y la teoría del arte. Se ha producido una relación muy extraña. 

La teoría del arte interfiere en la producción. Los rade–made de Duchamp provoca 



cc
8  

que un artefacto no artístico, lo presente como obra de arte e interfiere la teoría sobre 

la producción; hacer ver que eso es arte por la propia teoría y no por sus propios 

mecanismos o medios objetivos; es el mundo del arte. 

III. Nueva relación entre arte alto y arte bajo, cambian las relaciones. El minimalismo y el 

expresionismo americanos es influencia de lo último europeo. El arte pop, post- 

vanguardias americanas, no es ya de las vanguardias, pues ya no van referidas al 

mundo sino al mundo a través de las imágenes trabajadas en un segundo nivel 

popular, de segundo grado; sobre el mundo ya visto por la visión popular, abre el 

ángulo y difumina las fronteras; ya no sería arte de élites. Se estaría por primera vez 

atacando a la idea de arte. No hay la permanencia del arte, sino que hay 

instalaciones. Para Schusterman el arte antiguo es arte; pero eso no se discute, no 

por la propiedad de actualidad, pero hay un punto que un producto artístico alejado se 

resiste a la realidad, por ejemplo los ejemplos de Horacio y Rilke. ¿Cómo recuperar 

esas obras? Para Gadamer la disponibilidad de las obras es clara, por una tradición 

ininterrumpida; pero hay resistencia del arte a ser actualizado, y que una obra “x” se 

refiere a mi contexto y mi actualidad. Hay una tensión, ¿qué relación hay entre 

ambos? Doble ley, dos extremos: 
- teoría sociologista: la obra se reduce a su contexto. 

- Teoría actualicista: reduce la obra a mi presente. 

Así pues el sociologismo desactualiza, el actualicismo descontextualiza y la obra queda 

flotando. Para el primero la obra queda determinada por su contexto: el ser determina la 

conciencia; la determinación de la obra por su contexto, si es obra, en un momento se 

independiza del contexto y puede llegar a influir sobre él. Si esto no ocurre así es un 

documento; si mi perspectiva es estética se produce un cierre según el cual, si bien la 

determina el contexto, ese cierre en un momento determinado le otorga reflejar la época, la 

critique o que la modifique. No hay reduccionismo así, una obra pasa necesariamente por mi 

interpretación de la realidad, teoría actual, cuando la obra cierrra y se independiza de mí, es 

capaz de refluir a mi actualidad, decirme a mí algo; una obra resiste a la época y mi 

actualidad, aunque disponga de una teoría, no puedo reducirla a ella. ¿Cuándo empieza la obra 

a aparecérsenos de esta manera? Cuando hay una resistencia al medio, pero influye en él; y 

cuando hay resistencia a la actualidad; doble resistencia, doble referencia, y ambas influyen 

una sobre otra, cualquiera de las dos se refuerzan y se reducen: 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 
 

Ahora nos encontramos con que debe haber una criba para ver qué obra tiene resistencia 

para aguantar esta prueba y seguir siendo obra de arte. La historia del arte tendría interés si 

los productos, después de esa prueba, siguen siendo arte. 

El concepto de arte es del siglo XVIII, y sigue vigente. Y nuestra época no está siendo lo 

suficientemente fuerte para cambiar aquel concepto del siglo XVIII. 

 

Hamlet, de Peter Brook. Memoria del pasado, pero deprimida; Hamlet queda paralizado: “La 

conciencia nos hace a todos cobardes”; se trata de la conciencia como recuerdo interiorizado, 

que le impide pasar a la acción; se convierte en una sombra, seres no reales. Actor que rompe 

unas relaciones con la realidad y finge ser loco. En el verso 166 se puede ver la función de la 

obra en el contexto; empieza en ese verso. Los versos 3,2,124 es la confrontación de Hamlet, 

su doble, y establece una conexión con la realidad a través del teatro; sólo es posible 



cc
9  

establecer una nueva relación con la realidad cuando esta ha muerto, a través del arte, y pasa 

de la ilusión de la verdad, a la verdad de la ilusión; llegar a una verdad que no oculta nada. Y 

así Hamlet inutiliza su memoria. El efecto de una obra sólo es posible en estos términos: obra 

como espejo de la realidad, en tanto que efecto. Es la anamórfosis: sesgar la visión de una 

manera determinada; la anamórfosis es así subjetiva. Espejo anamórfico. El teatro como 

espejo, el arte me da una verdad que no oculta nada; es un instrumento psicoanalítico. Esa es 

la reflexión teórica meta artística en la obra. Hay unas refluencias sobre la realidad que son 

reinfluencias; y eso es lo que nos permite actualizar. 

En el quinto acto, verso 280, del Hamlet, que fue escrito en 1603 Horacio encomienda a 

Hamlet que perpetúe la obra: “Oh, por dios, Horacio ¿qué hombre herido viviría después de mí 

si las cosas permaneciesen así desconocidas?”. Si en ese momento acabase la obra; la 

recepción de la obra está incluida como elemento de la obra. ¿Qué artilugio es este en la 

Historia de la estética? Es manierista. Hay un paralelo con el Segismundo de “La vida es 

sueño”, 1635. Entre las dos obras hay una distancia entre una época manierista; es el mismo 

juego de espejo y autorreferencias de la obra que en las Meninas. Relación realidad– 

apariencia, pero se trata de una realidad degradada de Dinamarca. Hamlet se refugia en la 

memoria, queda paralizado, no puede actuar sobre ella si no es por el arte, a través suyo, a 

través del espejo deformante, y al reflejar la realidad deformada se recupera la realidad, y en 

ese momento actúa Hamlet, cesa su apariencia de locura, pues la loca es Ofelia, y al final 

entra en acción. 

En La vida es sueño las relaciones apariencia–realidad también se dan, no manierista en 

cambio, sino barroca; el tema es el mismo, la modificación de la realidad en el juego 

apariencia–realidad; sólo varía el mecanismo; la salvación de la realidad viene dada por las 

“buenas obras”, “buenas acciones”; Segismundo se salva, no por el teatro, sino por el “obrar”. 

Hay también juego filosofía–realidad, pero en un clima pesimista, y la salvación está en las 

obras. 

Se trata de una estrategia retrogradante, más lógica incluso que el paso a paso; salvación en 

el arte; pues en este se presupone el arte, que ya existe. Retroacción para entender 

“lógicamente” lo anterior, mecanismo dialéctico: aceptamos que existe la post–modernidad. 

 

En el libro “Desde el arte conceptual al arte cultural” de una catalana, en Alianza, se atreve a 

hablar de apropiación; desde la teoría del arte conceptual se habla de que el arte se apropia; 

hay ahí una ignorancia entre sí de la teoría y de la praxis. 

Dos modos de ver el expresionismo abstracto son: Greenberg y Rossenberg; se trata de 

una polémica sobre el arte como acción, gestualismo. Desde Hegel se ven las relaciones entre 

el Arte y la teoría; son relaciones ocasionales y su variación llega a hoy con que el arte se 

quiere apropiar de la teoría. 
Hay: 

I. Apropiación de la teoría. 

II. Apropiación de la historia; empiezan las citas históricas, préstamos, copias, o 

eclecticismo, o gigantesco pastiche (post–modernidad?) ¿Qué relación hay entre 

nuestra situación actual y la historia? Estamos en condiciones de apropiarnos del arte 

de todos tiempos. 

III. Apropiación de la realidad. Herder tiene un estudio que se titula “Shakespeare”, 

también Stendhal dice que el arte nos vuelca hacia el futuro, promesa de felicidad. 

Hay unos límites: arte gestual, minimal y conceptual, que terminan las vanguardias 

(aquel arte que de los dos rasgos de la modernidad, actualidad–novedad, se queda 

con uno, con la fase de actualidad). 
Lo post–moderno es historicista. 

Para Baudelaire el arte es efímero y pasajero, no es eterno y ahí está la belleza y no en otra 

parte; así, se atiene a lo radicalmente actual, a lo que se añade lo radicalmente novedoso, 

absoluta novedad; el arte es una ilustración de lo supuesto en el manifiesto, por la carrera 

desenfrenada a lo original, novedoso. 

Ahora ha decaído lo novedoso porque ha cesado el modernismo; es un período moderno y en 

la estela romántica. La metáfora bélica de la vanguardia ha desaparecido; al desaparecer la 

novedad nuestro modo de acercarnos a lo pasado, al arte del pasado; ahora ir al Guggenheim 

es como ir de peregrinación a San Pedro de Roma. 



cc
10  

¿Qué pasó en la década de los sesenta? Antes de la apropiación. La originalidad se llegó al 

límite por agotamiento; y ahí empezó el post–modernismo: necesidad arquitectónica, citas 

historicistas, eclecticismo. Agotamiento de las oleadas post–modernas: objetividad 

apropiadora: momento en que el objeto “arte” se desvanece de dos maneras: construyendo un 

HIPEROBJETO, minimalismo. El arte sale de las vanguardias: objetos encontrados, dadá, 

surrealistas, que es lo que se ha convertido en la tradición de los pseudo–objetos; pues bien, 

aquel hiper–objeto lleva al límite las vanguardias. En el arte minimalista, conceptual y gestual 

la novedad objetiva llega a sus límites, llega a que el arte nunca ha construido objetos; ni en el 

arte sacro si quiera, pues los objetos se sustraen al público, las imágenes divinas, que es una 

sustracción a la utilidad. Las obras acaban en no–obras: gestualismo, en el límite no hay 

obras; parecido a lo de Plotino, de las obras no hechas por las manos del hombre, pues la 

materia es mala, y la obra mejor es la pura idea, puro acto. 

➢ Gestuaslismo: hay una polémica Greenberg – Rossemberg. Greenberg apadrina 

teóricamente el gestualismo; reducción a gesto, pseudo–objeto. Para Greenberg lo 

fundamental es el medio, el medium; la pintura, acentuación de lo que la obra tiene de 

medio puro; todo lo que en la pintura fuere empírico, añadido; llega a una definición límite 

de la pintura desde sus medios, llegar a la planaridad; pura objetividad de la pintura, 

absoluta actualidad de un producto, autosuficiente con relación al medio: eso era el 

expresionismo abstracto, arte puro; el cubismo era arte puro. Lo accesorio quedaba de 

lado; construcción pura. 

Harold Rosenberg se fija en Pollock; desde Pollock a Rothko hay un proceso, no puro, no 

dominio propio sino voluntad de expresión. Lo que aprecio ahí es a Pollock; el expresionismo 

abstracto es un proceso y acción. Voluntad de expresión; los cuadros de Rothko invitan a la 

meditación, veo las huellas de la actividad de Rothko; no pintura–objeto, sino pintura–acto. 

Tanto Greenberg como Rosenberg tendrían razón; son artes que necesitan objetividad mínima 

para verlas. La objetividad me manda a aquello que fue un proceso; pervive de alguna manera 

la actualidad, el gesto o el proceso. 

➢ Minimalismo: movimiento americano, reducción a algoritmo. Fase terminal del arte de las 

vanguardias, como hiper–objetos; son obras que el artista ha tenido en su mente antes de 

hacerlas; son obras preconcebidas; la realización así no añade nada a la preconcepción; es 

como el algoritmo, sólo en la mente. Preconcebido con materiales formales, y los estéticos 

son irrelevantes. Esto no lo hacía Picasso, empieza un cuadro y lo va modelando y no se 

reconoce un primer cuadro candidato a obra. Se aproxima a las obras científicas regidas 

con una ley formal. Hay un algoritmo determinante, obra convencional donde las partes 

están sometidas al conjunto y por eso Picasso va variando, en torno a una idea central. La 

obra acaba cuando no toco nada y no estropeo la posible totalización de la obra. Las partes 

ahí están subordinadas, totalizadas. 

En una obra post–minimal, las partes están seriadas, importa que la obra se adecue, hay 

control riguroso de la forma. Y cuando pasa a la acción lo hace directamente. ¿Es esto una 

situación límite? Creer que la obra es tan absolutamente preconcebida que lo de menos es el 

proceso de construcción, el algoritmo está determinado. Esto es límite. Cuando se pasa a la 

acción hay componentes que hacen que la realización, por esos componentes nuevos no 

previstos en la realización; así, no hay arte minimalista puro. Ej: la escultura Quiasmo: 



cc
11  

➢ Obras conceptuales: son más radicales. Reducción a una teoría, se llega al no–objeto. 

Joseph Kosuth habla de arte puro analítico. No se le añade ni el contexto. No hay 

información, es siempre verdadero. Es analítico, no sintético, no me añade nada nuevo. 

Representa las intenciones del artista, es como si la obra dijera “yo soy obra de arte”; 

arte = teoría. No tiene contenido, a no ser su enunciado. Pero este arte necesita una 

contextualización para, si quiera, verlo. Hay algo ahí añadido, no tautológico, sintético; 

hay algo material y contextualizado, lo que sea. Es como si fuera un rade–made sin 

ayuda; pasar de la forma al enunciado; la ayuda, la inscripción sin el rade–made = pura 

obra conceptual. Hay dos tipos de rade–made: el botellero tal cual a la exposición; el 

urinario no, pues lo cambia de posición y lo firma. Pero tiene algún tipo de contaminación; 

un contexto para convencerme yo de que veo “arte”. 

Cuando se agota la época de la novedad se pasa a la post–modernidad; se sigue siendo 

moderno, pero no modernista. 

 

Danto, Schaeffer, Genette están en posiciones casi kantianas; aunque Kant habla de la 

naturaleza; la naturaleza es obra si yo transformo la naturaleza en paisaje, si es arte; no 

existirían los paisajes si no hubieran existido los pintores; la estética así, depende de una 

conducta; el placer es por naturaleza. 

Para Goodman la estética es un cierto modo de simbolización; para Schaeffer y Genette la 

estética no es una disciplina autónoma, no está separada de la antropología; sería estética 

antropológica, no distingue entre lo estético y lo artístico, pues todo es cuestión de 

comportamiento. Genette estaría frente a Dominique Chateaux, y Schaeffer frente a Rochlitz. 

Hay una cuestión anterior a Kant, que arranca con el concepto antiguo de belleza: 

ENFOQUE ARTÍSTICO ENFOQUE ESTÉTICO 

El arte era auxiliar de mitos y religiones. La tejné poietiké y el arte técnico eran lo mismo. 

Para Aristóteles el arte se trataba de ayudar a que la physis se despliegue, con lo que el 

arte no supone ninguna novedad, sólo despliegue de potencialidades. La belleza es un 

fenómeno estético que amplía en las obras la naturaleza, la despliegan; es algo objetivo 

pleno; los productos artificiales prolongan la naturaleza, son objetivos y pueden ser 

normados; no son científicos pero son objetivos. 

 

El actualismo es un término del romanticismo: 

 
 

Arte sacro 

 

arte técnico 
 

post–vanguardias 

 

ROMANTICISMO 

MÍMESIS, BELLEZA 

 

 

La ciencia deja de ser representación, empieza la 

autonomía, la construcción con criterios autónomos. Crisis de la idea de belleza, idea clásica, 

y eso es lo que cambia; a lo largo del siglo XIX va a ir entrando en crisis la belleza clásica; y 

en Diderot ya se habla de expresión. En el arte moderno los cánones cambian y se recupera 

el arte sacro, que tiene unos esquemas más cercanos a los modernos. 

Términos del siglo XIX de lo bello: expresivo, grotesco, feo, “bizarre” (de Baudelaire, lo 

extraño, raro, no ordinario), lo único, característico, lo actual, nuevo, transitorio, 

(Apollinaire), inconsciente, irracional, instantáneo, convulso (Breton), inestable (Valery), 

choque, insumiso; todas son maneras que la práctica del arte tiene de modalizar la idea de 

belleza hasta anularla; postergación de valores estéticos en beneficio de lo artístico en los 

siglos XIX y XX. El arte pop es un límite donde se produce una modificación artística de 

rasgos estéticos. 
El post–modernismo ya sabe deslindar lo estético y lo artístico; ¿qué no tienen que ver? 

➢ PRÁCTICA: artístico: ARTE. Racional, tejné, hacer con intención; hay ahí una definición 

circular, de petición de principio: “el arte es aquello que pretende ser arte”; lo que hace 

arte moderno 
Vanguardias 



cc
12  

que algo sea arte no son cuestiones estéticas, sino de otro orden: arte conceptual, por 

ejemplo, que es sólo cuestión tautológica; la teoría institucional está muy cercana a la 

teoría del arte conceptual; es arte por consenso institucional: mundo del arte. 

➢ Lo ESTÉTICO, como actitud, es un concepto que no tiene que ver con la práctica 

artística, pues una puesta de sol era estética, como recoge Kant. Es desinterés frente al 

interés artístico.2 

La dificultad no es comprender que el arte griego y la epopeya estuvieran ligados a zonas de 

desarrollo social; sino que la dificultad es que aún son normas y modelos inaccesibles. Cómo 

hicieron eso con una base técnica infraestructural mínima; cómo es posible que productos que 

estuvieron en una estética pasada, artísticamente siguen funcionando. No puede haber juicio 

de gusto, como decía Kant; ahora no digo que algo es arte con arreglo al principio del juicio 

del gusto; es arte por otra cosa, que incluya motivos estéticos. 

 

MOMENTO ESTÉTICO MOMENTO ARTÍSTICO 
Diferenciados que 

Colaboran 

 

Esquema reductivo: componente estético de la obra: belleza y gusto el cual, hace de la 

estética actitud humana; la belleza para Kant ya no es Symmetría, y este es el único punto 

donde se desmarca de la visión antigua. Con todo, se trata de una estética fallada en Kant, 

¿por qué? En la Crítica del juicio lo que da la experiencia estética es el juicio de gusto en 

función de un ejercicio; eso no es ni más ni menos que confirmar mi propio gusto, el arte no 

pinta nada; confirma el gusto de la gente y en el límite mi propio gusto: reduccionismo del 

juicio de gusto; el arte no modifica nada, es un libre juego; quedarme o confirmar lo que yo ya 

se; se trataría entonces de la obra de arte vista desde el gusto, por eso ni siquiera es actual; 

la obra queda anclada en su época, y se convierten en obras vistas por un historiador. Pero el 

arte no lo vemos así. Si reducimos la obra a mi gusto actual, lo que yo soy queda confirmado 

por la obra de arte; si reducimos la obra a su contexto la reducimos al momento; si juzgo con 

componentes de belleza y gusto, eso es reduccionismo estético; por eso en un rade–made no 

hay momento estético, caso en que sólo funciona el arte como teoría, pero eso no modifica mi 

sensibilidad, se reconoce que eso es arte; si lo reducimos al momento artístico, es arte activo 

pero estéril; sólo queda cambiada mi idea teórica de lo que es arte. 
¿Cómo colaboran los momentos? 

Empieza funcionando el momento artístico; me interpela y me exige que eso es arte o no, sin 

entrar en la crítica, gusto, etc. Una vez que reconozco que eso el arte, he superado el 

horizonte del arte como técnica o de las bellas artes. Nueva categoría ontológica de seres a 

partir del romanticismo. Y entra en función el juicio de gusto; aquí funciona el arte como una 

trampa, invierte el gusto kantiano; queda enjuiciado mi gusto; la obra define un marco y en 

ese marco se ejercita el gusto o la sensibilidad; mi gusto se pone a prueba, a propósito, con 

ocasión de la obra de arte, desde la raíz misma del conocimiento del mundo que tengo... La 

trampa es admitir que eso es arte, y ahí estoy perdido. Experiencia estética doble: plano de la 

definición del marco; arte enormemente descontextualizado. 

La noción de número se ha ampliado a otros terrenos a partir del siglo XIX, al mismo tiempo 

que se ha ampliado la noción de estético, sensibilidad. 

El arte moderno abre posibilidades mucho mayores, con mayores recursos para definir el 

marco artístico, y recursos más complejos, la trampa es mortal si me presto al juego del arte, 

mi sensibilidad queda atrapada; quedan modificadas las raíces mismas de mi conocimiento; mi 

sensibilidad y las raíces del gusto. El arte académico es estéril, pues lo más que llega es a una 

teoría. 

El efecto del arte es triple. EL Hamlet no queda reducida a la base, sino que desactualiza; si 

se interrumpe la reducción estética se libera la persistencia artística. Si rompo las dos 

reducciones se libera el arte de dos maneras, dos efectos, que son dos leyes que están 

cruzadas: 
1. Se libera la persistencia artística, la obra de arte, y pervive hasta mí. 

 

2 Leer la introducción a la Crítica de la economía política de Marx. 



cc
13  

2. Se libera la absorción artística. 

Efecto de persistencia, pervivencia de la obra; efecto de absorción, simbolizar, no son meros 

reflejos sino algo más; poder de absorción de la base de la que proceden; iluminan la base. 

Son dos leyes que están cruzadas. La absorción se produce desde el momento en que la obra 

cierra, momento artístico que, libra la obra. 

3. Las obras llegan hasta mí y producen el tercer efecto: modificación de mi sensibilidad. Se ha 

liberado el gusto kantiano; me sigue afectando tanto como cualquier obra actual; se amplia la 

sensibilidad, el arte es más invasor. 

Sigue siendo actual. 
 

 

 

 

 

reducción estética. 

No sólo es reflejo de la base, teoría del reflejo; me explica la época; reobra sobre la época, a 

la que simboliza. El efecto de absorción es simbolizar. 

Gracias a los dos momentos se habla de flexibilidad de la obra; me permite analizar las obras 

de todas las épocas. 

Ejemplo: La cúpula de la roca, obra árabe; se ha conservado tal cual; se hace cuando todavía 

no había un género de mezquita; hay iconofobia, desconfianza del poder del símbolo; llega al 

mundo bizantino, Plotino. La decoración consiste en recursos estéticos estrictamente 

bizantinos; se presenta como superación de las otras religiones; su estructura es octogonal 

con una cúpula en el centro y una roca en el medio en el suelo: la roca de las tres religiones, 

donde los símbolos no están, no existen. Es una obra de propaganda, para los no creyentes: 

ha surgido un nuevo poder y va a quedar ahí para siempre, sin concesión ninguna; eso es el 

islam. No disponían de simbología alguna, porque las formas estéticas estaban ocupadas por 

bizantinos y persas, y ese significado no podía ser evacuado; se deciden por un mecanismo de 

apropiación, imponiéndoles, a todo occidente, una nueva norma artística: momento estético y 

momento artístico; y el islam tiene sólo potencia artística y no estética. Las tres religiones 

tienen los símbolos ya ocupados; el islam va sin símbolos; sólo hay momento artístico, y no 

necesitan intermediario simbólico. Lo importante es la función que, va a privilegiar los vacíos y 

no los llenos; un vacío es un lugar para poder prosternarse, donde ir toda comunidad de 

creyentes de la localidad. No iban a escuchar; se escucha los muecín de las torres que llaman 

para ir al lugar vacío. En la función lo esencial es la orientación, con una función; no interesa la 

estructura, como forma, sino forma vectorial, orientación. Los vacíos están orientados. 

Interesa el nuevo tipo de ordenación moral, la vida recta. Todo es apropiado; no hay momento 

estético. Importa la orientación de toda la mezquita. 

Los bizantinos y los persas: santidad, riqueza, poder; sí hay símbolos y momentos estéticos; 

aunque eliminan las representaciones de los seres vivos, hay vegetales y ornamentaciones, 

aniconismos . 

La roca es el símbolo de la apropiación del lugar; se cierra el círculo; se ha apropiado de un 

lugar santo para judíos y árabes. Se apropian de un territorio y unos símbolos que no son 

suyos; símbolo de que se ha apropiado de un lugar santo: apropiarse de esquemas estéticos 

ajenos porque ellos no tenían recursos simbólicos propios. Es un robo que lo convierten en 

virtud. Apropiación de los símbolos, eso es simbólico. Hay también una inscripción donde se 

dice al espectador que se convierta o se someta porque ahí se van a quedar para siempre, la 

roca se queda ahí; son enormemente modernos que se fijan no en la estructura sino en la 

orientación, en lo vectorial; y cogen a Adán también como judíos y cristianos; el islam está 

justificado en la apropiación de recursos estéticos de ellos y les imponen una configuración 

artística distinta nueva: primero caligrafía; segundo configuración extraña en cuanto a la 

función; su esfuerzo no lo ponen en recursos estéticos; estos, se apoderan del prójimo, encima 

del templo de Jerusalén. Las naves son asimétricas, están orilladas, lo esencial está fuera de la 

obra de arte que es la dirección a la que debe ir todo; significa lo humano es lo vacío y la única 

realidad es lo divino, lo lleno, dios. El arte, así, es una apariencia más radical que en los 

románticos, apariencia en sentido más riguroso; momento como conformación no estructural. 

Y, le plantan en el centro un recitado; no es lo esencial sino lo que está en la trastienda; no 

 



cc
14  

inscripciones que están a la entrada; lo que se ve de golpe es lo ajeno. Momentos estéticos 

cogidos del prójimo; el recitado está dividido en seis partes, obra de propaganda: “Oh! Gentes 

del libro: no os sobrepaséis la medida... no digáis sobre dios más que la verdad... si el mesías 

es hijo de María y profeta de dios... no digáis tres, dios es único. ¿Como podría tener un hijo?” 
(en el libro de Andrei Grabar) 

Desconfianza de los símbolos en general; su único recurso estético es la caligrafía 

iconográfica: nuevo avance estético: arabesco, ornamentación nueva, por obra de la 

geometría; y nace una estética árabe ornamental3, pero no decorativo; lo ornamental tiene 

función simbólica. No es decoración del mundo tardo romano. La ornamentación es decoración 

con funciones simbólicas de las relaciones dios–mundo. Hacen la belleza efímera, obra rápida y 

muy superficial, casi ilusorio; sólo importa el exterior; aparecen no unidades modulares, el 

módulo está a expensas de la elección de los espectadores; no hay rigidez; no hay unidades 

modulares reconocibles, es fluido. Lo interesante son las relaciones; está a expensas de la 

libertad del observador; independiente de la forma. 

 
 

MOMENTO ARTÍSTICO MOMENTO ESTÉTICO 

Son irreductibles, a no ser en los ejemplos límite de Duchamp o Pollock. Hay una rotura de la 

simetría entre la producción y la recepción; desde el punto de vista gnoseológico esta rotura es 

fundamental, por ejemplo, para interpretar la Cúpula de la roca que, sólo tiene de artístico la 

caligrafía. Se trata de dos momentos diferenciados; es imposible que un momento reduzca a 

otro. Hay componentes en cada dimensión que se nos escapan. Los momentos no 

corresponden exactamente con la producción y la recepción; hay cierto paralelismo, pero nada 

más. 

El arte sacro a lo largo del tiempo se ha ido desarrollando a través de bolsas con 

funcionalidad religiosa, donde lo artístico subsume lo estético. Se apropian subordinando a sus 

propios criterios; la obra está más próxima a una obra moderna, pues en lo tradicional lo 

estético está muy valorado, pues la belleza es subjetiva; para lo sacro eso no es así, y 

desaparece lo estético en lo artístico, la belleza desaparece en dios, pues el bello es él. El 

cristo feo rompe esto. 

El arte técnico es representación o mímesis; cuando distinguimos en esas obras, por ejemplo 

una tragedia, o una barroca, ocurre que el momento estético subsume al momento artístico, 

pues predomina la teoría antigua de la belleza como belleza objetiva, simetría; mímesis que 

promueve una construcción armónica cuya resultante es una belleza con características 

objetivas. 

El arte producido después de la existencia de la noción de arte ocurre lo contrario: lo artístico 

enmarca a lo estético. La construcción, en el fondo es reconstrucción; la ciencia a partir de 

Newton se basa en: términos, operaciones y relaciones; vuelvo al azufre de la naturaleza como 

resultado de las operaciones químicas. 

Estético artístico 

 

artístico estético 

 

desaparece la idea de mímesis. Aquí está Kant, para el que la 

symmetría es subjetiva, es juicio de gusto pero que puede ser universalizado. Zona de 

transición, lo estético empieza a desaparecer, pero él aún no tiene conciencia clara que, llega 

con Moritz. 

Hablamos entonces de un sistema de apropiación nuevo: los términos están tomados de la 

naturaleza: apropiación de elementos reales; la ciencia no se presenta ante la realidad como 

copia, sino que entra a saco en la realidad y toma sus elementos; es ciencia operativa, se 

entromete en la realidad, construcciones objetivas, el receptor queda despegado, excluido, y 

eso se repite. Es objetivo porque ha sido plenamente subjetivo. Una vez reconstruidos los 

términos en operaciones científicas, el azufre de peso 32, resultado de encuadrado en la tabla, 

 

3 Ernst Gombrich. 



cc
15  

entonces reencuentro el azufre después de situarlo en territorio científico; así, la realidad no es 

exterior a la ciencia, sino que parte de la realidad queda introducida en la ciencia. Los 

términos, operaciones y relaciones dan lugar a teoremas. 

En el arte también se dan apropiaciones, y no hay juego artístico–estético; no hay 

construcción artística.4 

La pintura de acción es un movimiento del expresionismo patrocinado por Rosenberg. 

Duchamp lo que hace es coger un objeto meramente estético, y se lo apropia con 

pretensiones artísticas; y la gente sigue la broma, pues el efecto es alguna modificación de mi 

sensibilidad. 

El artista no hace nada objetivo, el análisis es interminable, por la construcción tan cerrada 

de una obra de arte. Eso constituye un marco dentro del cual se mete lo estético, y así, entra 

el espectador y la obra transforma mis gustos, cuando en la obra veo que hay dos momentos 

muy diferenciados. Reconocemos que eso es arte y uno entra en el juego, se incluye al yo y 

este está perdido. Si se acepta el marco, ese marco pone a prueba mi gusto. 

El arte hace operaciones por sí mismas y no por el resultado; esto lo dijo Plotino por otros 

motivos; es más importante el artista que lo que se hace; y así, sólo se privilegia la mera 

operación, el mero gesto o expresión; pero no meramente gestual, sino que él controla, tercer 

ojo, lo que está saliendo ahí. 

Lo normal es que se den los dos momentos y colaboren de forma especial, de modo diferente 

a como se realizó el arte clásico. 

Ahora lo estético está subordinado a lo artístico; ¿qué ocurre en el siglo XX para que eso no 

se acepte? No es una acomodación a posturas antiguas; hoy se sigue enfrentando el arte a 

componentes estéticos: Gadamer y la hermenéutica han tenido mucha prensa. La obra de arte 

para la hermenéutica hace de la experiencia estética la estructura de la comprensión; y en el 

arte la comprensión se da en estado puro; el modelo de la comprensión sería el arte, incluso 

de la comprensión científica; el modelo es el arte, de lo que es y de lo que debería ser. En la 

experiencia estética ocurre la comprensión efectiva, el resultado, que es un compromiso, pues 

no juzgo desde fuera de la tradición; sí hay un juego hermenéutico desde mi posición. 

Mediante el círculo hermenéutico anticipo el sentido de la obra, efecto de extrañeza. Y se 

produce la efectividad de la comprensión: ocurre que en cierto modo ese sentido de la obra al 

que ha llegado no es ajeno a mi propio horizonte; puede quedar modificado mi horizonte, pero 

se intensifican mis posiciones. Ocurre que queda confirmada mi sensibilidad; intensificación de 

posiciones y quedan a la luz aspectos de mi horizonte no vistos. Compromiso, significación, 

responsabilidad del comprendiente; idea sobre el sentido de la obra, se confirma mi gusto y no 

hay verdad del arte, sólo hay cognitivismo; todo es cognitivo, no hay nada original en el arte 

ni en la ciencia. Y es simbolización; niega el “nous ilustrado”; aquí está el post–modernismo, 

con el –ismo. Niegan las demarcaciones y aparecen fundamentalismos. 

Gadamer está frente a Adorno, para el que la comprensión se aplaza indefinidamente; es la 

estética de la negatividad, que trata de romper con la tradición; en la idea sobre el sentido de 

la obra el ojo acaba viendo una síntesis, una abstracción que deja fuera muchas cosas. Adorno 

trata de anular la acción sintética de abstracción del ojo, desautomatizar la visión, 

reconocimiento de que jamás habrá una comprensión efectiva; lo pone en cuestión de mi 

gusto. Material estético irreductible a una unidad de sentido, características procesuales 

indefinidas, subversión que bloquea el sentido, descomponer la comprensión aparentemente 

lograda por el ojo. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

4 Harol Rosenberg, crítico de arte, artículos de New Yorker, La desdefinición del arte. 



cc
16  

1. Ni la ciencia tiene que ver con el conocimiento, ni el arte tiene que ver con la belleza. 

2. 1. El reduccionismo sociologista desactualiza, pero si se interrumpe esa reducción 

“estética” se libera la persistencia del arte. 

2. El reduccionismo actualista descontextualiza (Gadamer), pero, si se interrumpe esa 

reducción “estética” se libera la capacidad de absorción del arte. 

 

En 2 se interpreta la obra desde mi gusto, desde categorías estéticas, desde mi gusto, desde 

lo estético. 

Hoy, es época de resaca post–romántica; se percibe el acabamiento del ciclo de influencia 

romántica. Así como el romanticismo fue una reacción contra la ilustración, ahora hay una 

reacción contra el romanticismo. El romanticismo5 pretende romper el fondo natural sobre el 

que se asentaba la sociedad, y desaparece la mitología que ampara. Los ilustrados, razón 

autónoma que sale al paso de ese vacío, de esa muerte del padre. Los románticos quieren una 

nueva mitología donde el arte pase a tener una importancia; es la verdad artística, como 

verdad ek–stática, muy superior a la ciencia. Sigue con sus avatares hasta bien entrado el 

siglo XX. 

Michaux, J. M. Schaeffer, Genette, forman un grupo que reacciona contra esas 

pretensiones románticas, y quieren sustituir el arte por la estética, y bajar los humos al arte. 

 

3. no hay experiencia estética de lo inmediatamente bello. La experiencia estética empieza 

siempre con lo extra–estético que, enmarcado artísticamente promueve un proceso en el que 

se acaba dando la experiencia estética: lo mediatamente bello, la crisis del propio gusto. Aquí 

se enmarca la experiencia del arte contemporáneo. 
Ese proceso Kant lo ve en el juicio reflexionante; no es un término, un resultado. 

En 1, hay que decir que según qué arte; si hablamos de arte tradicional sí, pues su 

pretensión es la belleza inmediata: lo artístico está metido en lo estético. El ritual es un agrado 

a los dioses, tiene que ser bello a los dioses para funcionar como ritual; con esa trampa, esos 

objetos bellos son para nosotros, los dioses, para ellos que somos nosotros. Esa trampa es una 

criba de los que hacen la exposición, con cierta justificación.6
 

Hoy, se pone en crisis mi gusto, la hermenéutica. 

La apropiación es una trampa, pues es apropiarse de lo ajeno; y se da tanto en la ciencia 

como en el arte donde, lo que se apropia es extra–estético. 

Los post–modernos impugnan la autonomía, pues si no el arte se escapa de la realidad. 

Autonomía sí, pero reactiva, frente a otros terrenos, que rectifica la autonomía del arte; 

suavizar la autonomía y hacerle respirar al arte por la vida real. 

Un cuadro cubista se apodera de cuestiones y objetos extra–estéticos. Un collage coge 

elementos extra–estéticos, y muchas veces explícitamente antiestético, pues es la única 

manera de mantener los lazos con la realidad; y se configura artísticamente; eso anti– extra– 

o mínimamente estético; lo difícil es expresar entonces en qué consiste lo artístico, sin 

ampararse en lo estético. La construcción artística es homóloga a la construcción científica. un 

collage aparentemente no tiene ordenación ninguna; sí hay mínimamente componentes 

estéticos, incluso en el arte conceptual. Por debajo hay: teoría, institución, técnica base, que el 

espectador se meta en la teoría, acepte el engaño. 

En 3, lo mediatamente bello se recupera mediatamente, y ahí se da la clave de la experiencia 

estética, la crisis del gusto mío, la obra me juzga a mí, no soy yo el que juzga a la obra. 

La reducción antropológica es una reducción contextualista, desactualiza, con efecto igual a 

2.1, se pierde la capacidad de llegar hasta mí y la obra deja de ser actual; esa reducción 

estética condena la interpretación a lo artístico; si algo cierra artísticamente, tiene potencial 

para pervivir hasta mí: reobrar sobre su base, absorberla, hace su época inteligible, expreso la 

época por la obra; el cierre artístico, independencia del arte, y de la ciencia. Kant vio que las 

obras griegas nos siguen afectando. 

 

 
5 En un texto muy breve de Schelling, Hegel y Hölderlin, donde no se sabe quién dictaba. 
6 P. Bourdieu. 



cc
17  

Reducción estética al presente y la reducción estética al contexto, hacen que la obra quede 

fuera de su potencia artística y queda como elementos estéticos. Esa maniobra de reducción 

contextualista, la reduce y queda fuera de la energía estética; y a esto ha contribuido mucho 

mucha gente y muy distinta. 

Lo estético es conducta universal, transcultural; esto piensa J. M. Schaeffer; el arte es para 

ellos cuestión institucional, social. El placer se confirma a sí mismo, deseo que algo continúe 

porque experimento un placer; disociación de momentos, disyunción; el arte es una conducta, 

comportamiento antropológico. Hay un componente de lo dado que no puede ser reconstruido; 

no se pueden reconstruir ciertas cosas, pues si no están dadas no hay manera de analizarlas. 

En lo dado hay un elemento inanalizable: el hecho mismo de que esté dado. Mecanismo por el 

que algo coagula como arte y aparece dado, eso es un momento rarísimo; cuando un artista 

empieza a ver que aquello acaba y acaba viendo la obra de otra manera, como espectador. 

Schaeffer, Genette, piensan que la estética se explica por ser conducta antropológica. Lo 

estético no es rasgo cultural, sino antropológico; sólo debe haber placer y un gusto sin 

resultado; puede haber un interés; no hay propiedades objetivas que reduzcan lo estético, 

traducido a propiedades objetivas; es conducta relacional. Lo curioso es que es conducta 

cognitiva, pero no es desinteresada. La base es cognitiva general, no hay especificidad; en 

Goodman esto es claro: sólo hay modos distintos de simbolizar; no hay neutralidad 

científica, pero tampoco estética. No hay objetos estéticos; sólo es la conducta. Los objetos 

son técnicos. La estética es arte sin propiedades; mi relación al objeto; no es estético el 

objeto; la conducta estética depende de mi relación con eso; hay cierta función, se detiene por 

el mismo hecho que se realimenta la actividad. 

¿Qué entienden por el momento artístico? Está disociado del momento estético; así, ahora 

entra el carácter social e institucional del arte, que criba los objetos para ser arte. Y puede 

haber intencionalidad, atencionalidad, o ambas. Y puede tener sólo la atencionalidad actual; 

ahí no entra para nada la idea de valor, y la descripción es lo que cuenta, el ser; ni siquiera 

términos de valor artístico. 
 

FORMA ARTÍSTICA FORMA LÓGICA 

 
¿Qué es la forma artística? Se experimenta y no se puede hablar. 

¿Qué es la forma lógica? No es que desde arriba subsume una materia, sino que a su vez es 

una materia, muy privilegiada y simple y actúa de canon de otras materias. 
Cl. Greenberg: teórico de Gorki, Estela Ocampo. 

Michael Fried habla de la absorción; teórico del post–modernismo, o tardo–modernizado; 

emplean una crítica del formalismo. 

La absorción y teatralidad son dos propiedades de la forma del arte. En un cuadro hay cierre 

formal, absorbimiento; ante él se produce la ficción de que no hay nadie viendo el cuadro, el 

cuadro no debería verlo nadie, pues se convertiría en un voyeur. Los cuadros del siglo XVIII de 

Francia no hay esas dos propiedades; son absortos, hay acción y se cierra sobre sí mismo; el 

espectador es un mirón usurpador que no debería estar; cierre y el espectador queda incluido 

de manera no estética sino artística. En la teatralidad el cuadro incita al espectador, apela a él 

y se supone que existe el espectador; mirada fija en el público; para Fried ese arte no 

funciona, es un arte antiguo, cifrado sobre la idea de belleza, lo que incita son sus cualidades 

estéticas; el arte moderno prescinde de esa apelación y se cierra sobre sí mismo. En el cuadro 

de David con el Belisario pidiendo limosna, hay una deformación de la perspectiva, ve la 

escena de frente; Diderot se identifica con el soldado, y este es el verdadero espectador, está 

metido dentro del cuadro; la perspectiva está centrada a la izquierda, donde hay un soldado 

que observa la escena y es: viejos viendo a Susana, y es como en Velázquez, hay cuadros no 

reales y fantasmas. 

Las Meninas es el precursor del arte verdaderamente moderno, desde puntos capitales 

teóricos. 

Greenberg empieza el apelativo de formalismo, que sería la idea de forma cuando es buscada 

por sí misma, siendo así que la forma nunca puede ser buscada explícitamente. Saldrá o no, 

pero no se puede “querer” hacer algo. Si algo es pretendido como tal entonces no sale. La 

forma es consecuencia de otros terrenos, pues si no es forma técnica, y estamos en el arte 



cc
18  

antes del concepto de arte; así, el arte requiere la técnica, no la busca; pero se desentiende 

luego de ella: es SUBTÉCNICA. 

En los escritos de Toyoo Itō, arquitecto, se centra en la obsesión por la forma, como 

resultante de las verdaderas cuestiones que se dan en otros terrenos, y su obsesión es diluir 

las formas, que queden disimuladas. No sólo es esto, porque es una forma resultado de la 

estructura; la forma es borrosa, en que las ideas de interior y exterior... No conformación o 

separación. 

Daniel Buren, un artista conceptual francés muy reconocido, en una entrevista concedida a 

Jérôme Sans, se muestra en contra del aislamiento cultural; es autor de las franjas alternando 

colores blancos y siempre de la misma distancia, 8,7 cm. Y autor de una obra muy polémica en 

época de Mitterrand. Partidario de que la obra no se traslade, sino que son obras en función, 

para tal sitio, como los cuadros de Caravaggio, no descontextualizado en un museo. 
 

El arte contemporáneo: 

➢ Tratamiento del arte a contrapelo de la historia; empezando con el arte más cercano a 

nosotros. 
➢ Desaparecen las barreras culturales; reestablecer los requisitos teóricos sobre el arte. 

➢ Correlación entre teoría y práctica del arte. Para Danto porque hay teoría, hay arte. Es 

requisito, la teoría, pero no suficiente; los lanzamientos teóricos influyen mucho, no sólo 

depende del mercado. Pero el artista le trae sin cuidado la teoría; la práctica del arte tiene 

independencia con relación a las teorías del momento; relación muy rara y compleja con 

las teoría, aunque hoy la teoría ha influido muchísimo, tanto que ya hay que tenerla en 

cuenta. 

➢ Apropiación. Fotografía: arte de apropiación de imágenes que en sí mismas no son 

artísticas. Aunque todo arte está montado siempre en función de cuestiones no artísticas, 

con elementos extra–estéticos configurados artísticamente. 

➢ Flexibilidad del arte contemporáneo: arte sustantivo – arte de segundo grado, dos 

componentes: polo artístico – polo estético, cerca de la filosofía. 

 

PROBLEMA DE LA FORMA 
 

Construcción sintáctica  ------------------------- relación pragmática 

 

 

Relación semántica 

 

 
¿Qué es aquello que sintácticamente hace que algo sea arte? La ciencia juega con la verdad 

científica y lo tiene más fácil. Hay una dialéctica, cuando el cuadro sale fuera y apela al 

espectador  el cuadro se cierra y absorbe al espectador. 

El arte antiguo, barroco o renacentista es arte más fácil, pues no hay distancia entre lo culto y 

lo popular, se ofrecía como experiencia estética de “lo bello”. En el siglo XIX el arte se cierra 

sobre sí y dinamita lo bello, los dos polos, que siempre habían existido en la práctica, pasan a 

primer plano y accedemos al arte no en tanto que bello sino en tanto que feo. 

La película Buscando (deseando) amar tiene una contraposición entre: arte bruto, y arte no– 

arte. Construida en un contexto artístico, y parece enormemente bello, y viendo lo bello como 

resultante al aceptar que está enmarcado en un contexto artístico. Reconozco que es arte y 

esa es la trampa, el espectador queda atrapado dentro y el arte es tramposo, me incita a 

incluirme en él porque he reconocido que es arte y no soy yo el que juzga al arte sino que el 

arte juega con mi sensibilidad; amplía la zona de nuestra sensibilidad y el arte deconstruye mi 

organización teórica desde la base; el arte juega conmigo y no yo con el arte. 

Dos situaciones reductoras de carácter estético: 

1/ Reducción semántica, contextualista; el arte se convierte en documento de época, y el 

arte se desactualiza, se va de mi presente:  * son obras fechadas en aquella época. 

Queda inexplicada una de las dos grandes propiedades cuando cierra: su persistencia. Y no se 



cc
19  

entiende porqué esas obras han persistido ante mí. Cuando ocurre esto, además, la 

experiencia estética, ¿porqué eso es reducción estética? Porque hay no una consideración del 

arte como arte, sino que se ve desde la perspectiva de que la experiencia estética depende de 

una conducta estética, y la estética es una actitud: todo puede ser o no ser objeto de una 

conducta estética; y el arte pasa a ser técnica. Se reduce el arte a una conducta estética que 

recurre sobre sí. 

2/ Reducción pragmática, actualismo; ocurre lo simétrico, la obra se me va a una situación 

idealista; se puede interpretar en términos hermenéuticos; y no se explica la capacidad del 

arte de absorber(como los números y los dedos) la base de la que procede; la experiencia 

estética que se de ahí es experiencia estética como hermenéutica, comprensión automática 

extra–estética; Gadamer tiene razón cuando dice que la experiencia estética tiene 

componentes extra–estéticos; si hay una interpretación que intensifica mi experiencia se da la 

experiencia estética, no cuando se desautomatiza mi comprensión, la extrañeza, sino que es la 

misma comprensión automática; y el arte es modelo de la ciencia. Pero en la estética no hay 

comprensión estética clave, no hay intensificación. Para Gadamer la experiencia estética 

implica que, mi gusto no queda modificado, y mi trampa es que lo que no entra en mi gusto lo 

desprecio. 

Hoy no hay reconocimiento de la forma del arte; la forma, algo cerrado, es previo a la 

experiencia estética y la enmarca; si ignoro ese cierre y pretendo acceder directamente a la 

obra inmediatamente bella no entiendo nada del arte moderno. No hemos entendido lo que es 

la forma artística y lo construimos dependiendo de que las obras se presenten como bellas. 
Dos formalismos: 

➢ Sintáctico que procede de 1. 

➢ Sintáctico que procede de 2. 

Hay muchas maneras de tergiversación de la forma artística moderna. Hay que reconocer que 

hay una forma artística que encuadra la experiencia estética: inclusión del espectador, obras 

cerradas en sí mismas y obras que apelan al espectador. La forma lógica no se piensa en 

términos de Aristóteles; la forma no subsume a una materia, según el esquema hilemórfico, 

sino que es materialismo formalista. La forma es una materia más, y muy privilegiada. En 

lógica se da; es un producto relativo de dos relaciones: (P/Q)-1 = Q-1 / P-1; esto está al lado 

de lo de la puerta y el zapato, pero más sencillo, pues trabajo con la tiza o con un lápiz; los 

símbolos son materiales; la forma trabaja esquemáticamente; el hacer antes y después es una 

conducta; en la forma lógica, me mide, en la sencillez, otro tipo de conductas que se explican 

igual. Se traducen estructuras lógicas a términos materiales; la forma lógica no está por 

encima de, sino que simboliza todo lo demás; materialidad simbólica. 

La forma estética también es un terreno privilegiado en el que se da de forma privilegiada; el 

contexto artístico, el marco, tiene un privilegio de canon para otros territorios como la belleza 

natural; privilegio de la naturaleza al estar conformada en los cuadros: capacidad de ver la 

naturaleza como arte, paisaje. La relación de la forma artística con lo demás es así muy 

complicada. 

El ejemplo de la película de Buscando amar el cierre artístico es una transfiguración estética; 

inmediatez de lo real, congelación de pasado y futuro; todo se convierte en recuerdo, no hay 

proyecto de futuro; el pasado se convierte en un enorme secreto. Hay un contraste entre el 

arte de ahora y el arte de siempre; sí hay forma artística, y la experiencia queda enmarcada 

artísticamente; música trivial, encuadres, primeros planos, repeticiones minimalistas, me exige 

que me imagine lo que queda fuera. Respecto a la absorción y la teatralidad, la forma es cierre 

absorto y el formalismo es teatral. Los actores fingen entre ellos, están absortos entre ellos y 

no necesitan a ningún espectador; la verdadera contemplación se tendría que dar 

internamente. Cuando el espectador, pese a que sigue la prohibición de que haya un 

espectador, sin embargo, queda incluido en la trampa del arte. 
Formalismos(idealismos residuales) resultantes: 

1- Formalismo provocado por el reduccionismo actualista de Gadamer. 

2- Formalismo provocado por el reduccionismo de Schaeffer. 

 
FORMALISMOS PROPONENTES 

Arranca de Kant, aunque no incurre este en el vicio del formalismo. Serían: 

KONRAD FIEDLER: teórico de la pura visibilidad; Escritos sobre arte, Visor. 



cc
20  

Adolf von Hildebrand (1847-1921) : El problema de la forma en la obra de arte, Visor. 

Heinrich Wölfflin (1864-1945) : Conceptos fundamentales de la obra de arte, Espasa Calpe. 

Henri Focillon (1881-1943): La vida de las formas. 

Roger Eliot Fry (Londres, 14 de diciembre de 1866-ibídem, 9 de septiembre de 1934: Visión y 

diseño, año 2º. Paidós 1988. 
 

Ahora se trata de reduccionismos artísticos. 

Fiedler tiene unas leyes formales de la visión, formas a priori de la visión en las artes 

plásticas; el artista reelabora la percepción inmediata utilizando su propia visión en tanto que 

su visión es conformadora, visión más aguda que la normal, intensifica la visión. 

Reconfiguración por una percepción especial que el artista tiene del mundo; mundo revisto de 

esta manera por creación de formas; el sentimiento no pinta nada; sólo contenido, significado, 

simbolización de... Quedan cortados los lazos semánticos, y va a cambiar la visión del 

espectador; ayuda a recomponer el mundo y sale en una nueva óptica, por ejemplo Rodin, 

revolucionario del siglo XX. La belleza no cuenta, discrimina negativamente; quedan afirmadas 

intensivamente las cuestiones de técnica, pues ésta es la que configura el mundo. 

Focillon estudia la vida de las formas, que tienen vida propia y autonomía, incluso en un 

genoma distinto nuestro, los genes de las bacterias aún perviven. 
Fry lanza a Cézanne y post–impresionismo. 

La reducción estética y la reducción artística son extremos que se retroalimentan, los 

extremos acaban coincidiendo. 

El arte contemporáneo es un arte que no apuesta por ninguno de los dos extremos, sino por 

la mediación, juego de los dos, integración de los dos polos. 
Lo dicho vale tanto para la práctica como para la teoría. 

Luckács, en él, al principio, en su pre–marxismo, está este problema, en sus trabajos de la 

universidad de Heidelberg, en dos textos: Estética de Heidelberg. Escritos sobre arte años 

1912-1914. No traducido. Marx también en sus libros del principio escribe a base quiasmos. 

 

Fry, en Escritos y origen de la escultura... plantea, inspirado en Diderot, absorción frente a 

teatralidad; ¿por qué? Un cuadro es o no teatral, decir teatral es imaginar un espectador. Hay 

obras cerradas sobre sí, y obras que incluyen al espectador. Hay obras que no incluyen al 

espectador, está fingiendo, absorto en su ficción. La obra absorta, delante del cuadro no hay 

nadie; sólo hay contemplación del cuadro si nadie lo ve. El espectador no debería estar, pues 

es un mirón; la ficción, la trampa, está hecha para que no lo vea nadie, así lo hace el artista. 

La acción de pregnancia, que se cierra sobre sí, que no se necesita nadie que lo vea; el público 

no pinta nada. Usurpamos si lo vemos. El espectador es neutralizado cuando ve él la obra. En 

esos cuadros no se puede saber a priori cómo ese arte va a influir sobre el espectador. 

Relación entre partes del cuadro, cierta acción que hace que ella misma se realimente y salga 

una absorción. Acentuando la unidad de cuadro(con naturaleza muerta que obliga a potenciar 

la unidad mediante un cierre muy poderoso) resulta que produce el mismo efecto que la 

absorción. Empieza el quiasmo: momento en que el cuadro está tan cerrado sobre sí, la forma, 

que quiebra el formalismo mediante la inclusión del espectador; sólo si nos identificamos 

mediante el papel de los viejos o Susana el cuadro funciona. Pero el cierre se va a producir 

paradójicamente, tal que el cuadro promueve eso por la teatralidad(la referencia al espectador 

es la teatralidad), no renuncia a la forma, pero no es formalismo. Hay un equilibrio extraño de 

la forma del arte: ni lógica ni científica; no se reduce a la mera recepción estética, es un 

término medio que es el enigma de la forma de arte. Los románticos dicen que la noción de 

genio explica eso, pero es sólo solución verbal. Y la obra queda por encima del productor; 

cuando este trabaja en la conformación de la obra, como si a sus espaldas, por encima o por 

debajo, estuvieran actuando fuerzas anónimas, y sus materiales que utiliza están en sus 

propias leyes. Es el aprendiz de brujo de Goethe; no solamente se segrega de la génesis, sino 

que la obra aparece por encima del productor; sale una cosa de la que él no es el único 

responsable; es la anti–ironía romántica. 



cc
21  

Lo fácil es la vía de la teatralidad, en la paradoja de Diderot el actor sería no el que finge sino 

que apela al espectador llorando ante él. 

La absorción incluye al propio espectador, y el “efecto” va a ser más que un efecto, e 

intensifica el cierre de la forma. Son cuadros con la técnica de la absorción, y puede haber una 

pequeña diferencia con la absorción clásica; ahora se amplía el formato del cuadro, y no hay 

un cuadro con una perspectiva única centralizada de visión, sino perspectivas descentralizadas, 

y el cuadro aparentemente se ha desintegrado; y todo eso de alguna manera hacen que no 

sólo no pierde unidad el cuadro, sino que lo aumenta y fuerza al espectador a identificarse con 

alguna parte del cuadro, trampa para incluir al espectador. Es el caso de la anamórfosis, donde 

está indicado el punto donde me tengo que poner, como el cuadro de la calavera de Holbein. 

Si fijan al espectador a verlo desde un punto, lo eliminan; para evitar el inmovilismo del 

espectador descentralizan con anamórfosis; dejo de ser un mirón y me identifico desde alguna 

parte del cuadro; cuadro del Belisario; lateralizar la perspectiva; sólo cuando lo formal se 

acentúa incluye al espectador por la vía de la práctica y del tanteo; el marco genera dentro de 

él mismo... 

Greenberg en El arte del siglo XX y sus exposiciones, Arte y cultura, pone el ejemplo de 

Gorki: ¿cómo se las apaña Gorki para dar lugar a un arte que rompe con lo anterior? El 

concepto de Greenberg es planeidad, planaridad, dos dimensiones, en contra de la ilusión de 

profundidad, de Alberti y el cuadro ventana, sin perspectiva ni simulaciones. Gorki casi es 

inconsciente, el teórico lo explica. Es una nueva idea de forma: evitar que la ficción se instale 

en la pintura, y se atenga esta a sus propios recursos y el medio físico que es. Atenerse a las 

dos dimensiones: esto lo consiguió mediante un truco: renunciar al marco. La ilusión de la 

profundidad venía dada por el marco7. 

No hay marco previo en el que el pintor se inscribe; hay que ampliar el tamaño de cuadro y 

el pintor así se olvida del marco. Es trabajar en gran tamaño para disminuir la ilusión de la 

profundidad, renunciar a un espacio tridimensional ilusorio. No hay hipótesis previa al 

enmarcamiento; ya no hay ventana y desaparece la necesidad de trabajar con técnicas de 

contrastes de valor, claro–oscuro; la mirada se orienta por diferentes mecanismos; Rotko coge 

esto; fue un momento de cambio, no sólo estilístico, sino teórico para que cambie de verdad; 

cambio de presupuestos teóricos; y no incurren en el riesgo del formalismo, pues con técnicas 

nuevas podemos ir hacia una posible caída en formalismo; sólo modificando las técnicas no 

llegamos a nada. La ruptura no puede ser de estilo o técnicas, sino una ruptura teórica, como 

en el siglo XVIII, a la mitad, donde los artistas juegan con estos presupuestos teóricos. 

Buren y Toyoo Itō se enfrentan a todo formalismo; la obra no tiene sentido si no es hecha in 

situ, según Buren, como las instalaciones. No es obra medida, sino más bien el sistema 

antiguo del encargo de las obras; hechas para tal finalidad. Está en contra de un taller, incluso, 

pues es el sitio abstracto donde se pierde el control de la obra. 

Si la obra funciona hoy así, que las obras van a parar a cualquier sitio, así, no sólo las obras 

quedan descontextualizadas y musealizadas; por el hecho de que una obra abstracta no 

concebida in situ y por el mero hecho de exponerla hace que eso no se vea sino como 

decoración, tendencia forzada por la exposición que pasa a hacer del arte como decoración. Y 

hay otro peligro, no sólo que las obras acaben en museos, sino que hay obras museales, y el 

museo es lo que es el in situ, cosa que es el colmo de la producción. Para Buren hay una 

perversión en el museo, pues incita; no cabe arte museal, la contextualización va más allá 

entonces que el arte de encargo, arte viejo y sabio; si uno no incluye al espectador, la forma 

no queda cerrada sobre sí misma, y es un vicio formalista, como la teatralidad decorativa. Con 

algún truco consiguen no un efecto, sino incluir al espectador. Es un análisis de la obra(noción) 

de arte con su situación y salva el esteticismo, formalismo, y tecnicismo. 

 

La forma artística es un problema que si logramos tener una noción adecuada de forma 

estética o artística se resolvía el problema del arte, cosa que es imposible; el arte tendría una 

trastienda. Los reduccionismos esteticistas proyectan como sus sombras unos formalismos. La 

idea de Schaeffer es que cualquier objeto es un objeto de experiencia estética; es un 

reduccionismo, respuesta convencional respecto al arte, en términos de institución, y 

posiciones formales. Para Gadamer la experiencia estética es equivalente a la interpretación, y 

 

7 Meditación sobre el marco, Ortega. 



cc
22  

lanza su formalismo de lo clásico; son dos formalismos teóricos resultantes de teorías que no 

pretenden tales formalismos. 

En los formalismos ejercidos, ejercitados, la obra se reduce a términos sintácticos de su 

composición. La práctica, los ejemplos hacen que la cosa se pliegue más, más sutil, y no tan 

sencillo; la práctica ligada a la práctica diaria del arte, como Greenberg, que comenta las obras 

desde un punto de vista no académico. Rosalind E. Krauss, en línea de Greenberg tiene un 

libro: La originalidad de la vanguardia y otros mitos. 

La autenticidad y la originalidad son cuestiones ligadas a los formalismos, y tienen que ver 

con la unicidad, la copia única. 

Tenemos dos ejemplos de dos artistas donde se puede ver esto: Julio González y Picasso; el 

primero soldador de hierro, que no se consideró artista. Tienen orientaciones artísticas 

diferentes. En el caso de la originalidad de González, que luego sus herederos permiten copias 

en bronce, y hay cosas que se quedan; lo original eran trozos de hierro fundido y unido; ¿tiene 

que ver la originalidad con la intención o la unicidad? Desde el punto de vista de la forma y los 

formalismos directos no resultantes, la obra se reduce a composición sintáctica, según una cita 

de Rosalind E. Krauss, pág. 18; y quedan reducidas la semántica y la pragmática, acercando la 

obra a una construcción científica: cierre formal. Es un formalismo activo, con elementos 

compositivos, relaciones formales, intervalos de la forma, no contenidos, sino organización de 

los intervalos en la superficie del cuadro. Valor de la obra: valor de la composición; 

reconducción a términos de técnica. 
Pero aquí nos asalta un gran duda: ¿por qué el arte técnico antiguo no es formalismo? 

Tres situaciones: 

➢ No forma cerrada, apela al espectador. 

➢ Forma cerrada excluyente, la ciencia. 

➢ Forma cerrada incluyente, arte, más dependiente de su materialidad. 

Y hay un teorema: no sólo por estar cerrado, su consistencia hace que cualquiera puede 

reproducir y si se pierde se reconstruye. Es un teorema válido, aunque queda superado y en el 

arte no pasa eso. Por ejemplo, el teorema de Pitágoras se puede generalizar: a2= b2+c2, a 

cualquier triángulo, y a2= b2+c2-2bccos, es válido para todos, y si es recto, cos= 0. Pero 

hay una trampa, pues parece que el segundo teorema supera al primero; la teoría de la 

relatividad no supera la de Newton, porque si el primer teorema no ocurriese, no vale el 

segundo. En la idea misma de seno y coseno está incluido el teorema de Pitágoras. En el arte 

cierran, pero el tipo de validez de formas no tienen nada que ver. En la ciencia queda excluido. 

El formalismo radical de la ciencia es un cierre en falso teatral porque no incluye. La 

composición formal cerrada al aproximarse al cierre científico excluye; y si es arte incluye y es 

muy difícil de conseguir esto. Hay algo más que el artista ni sabe; debe haber una prueba de 

fuego de la exposición y recepción; el productor no la ve como receptor; sólo al final y de 

modo muy raro. 

La universalidad del arte no está en ningún tipo de juicio, pues el juicio dice eso es arte o no 

arte. La única posibilidad de universalidad es si esa obra tiene posibilidades de incluir, a todos, 

hombres de otras culturas y épocas. ¿Qué tiene que ver la singularidad? ¿La forma implica la 

singularidad? La originalidad ha sido un mito. No cabe la copia, sino mantenerse en el original, 

pues no puedo saber lo que va a ser en el futuro estéticamente relevante. Límite de Rodin, que 

lo que importa para él es la concepción del arte: la forma me exige lo original como unicidad. 

La reproducción masiva, serial, altera los términos de lo original. Rodin estuvo a dos dedos de 

caer en el arte Kitsch. 

Otro ejemplo que podemos poner es Toyoo Itō, partidario de una arquitectura descentrada y 

difusa; arquitectura que de modo explícito rehuya el vicio del formalismo, y parece que evita 

incluso la idea de forma. En una arquitectura centrada hay formalismo, y no hay experiencia 

estética. El cuadro de Las Meninas excluye el formalismo; cuando el cuadro cierra sobre sí, se 

introduce al espectador porque no es cierre formal: paradoja del arte, pues lo hace de modo 

paradójico. Toyoo Itō rehuye también el formalismo, lógica difusa, situaciones intermedias al 

verdadero o falso; límites oscilantes y sinuosos; no importa la construcción genérica; límite de 

los edificios que separa lo exterior e interior; si está en la naturaleza parece una ampliación 

más; o si está en la ciudad lo mismo. Y hay un edificio que cambia según cambia el medio y a 

veces desaparece, y está fundido con el medio. 



cc
23  

En el caso de González y su colaboración con Picasso, decía que él dibujaba en el aire con los 

hierros y la ferralla. Dibujaba sólo, y necesitaba materiales encontrados, los machacaba y 

moldeaba; y al soldarlos la obra final no necesitaba conservar las cualidades del original. Las 

obras reproducidas en bronce no pierden nada así, pues no hay original, sino que son todas 

originales. Al principio trabajan Picasso y González juntos y hacen incluso rade–made; pero 

para Picasso los materiales eran esenciales; al soldar características propias del rade–made 

quedaban incluidas por la obra nueva y esa obra no podía ser reproducida. Las obras de 

Picasso mantenían características formales de las partes reutilizadas que, no podían dejarse de 

lado sin más; no cabe la reproducción, como en González, que previamente reelabora. En 

contra de Goodman, la pintura es autográfica, y no es objeto de reproducción; no hay que ver 

según géneros artísticos sino por obras. Ante ningún tipo de obra no puedo decir a priori; a la 

hora de reproducción honrada, de un músico, ¿quién se ajusta más al original? ¿Las 

reproducciones de Bach de Mendelssohn, romántico, o en términos estrictos las actuales, o en 

términos historicistas? ¿Se puede reconstruir la intención? ¿Significa algo? La diferencia 

depende no del género sino de la obra. Rodin tiene un sistema de trabajo muy extraño, con 

fundiciones enormes, muchos ayudantes, y por eso es más complicado que cualquier otro 

artista; ¿qué tiene que ver la noción de forma entre dos extremos: original único–copia en 

serie? De encontrar en algún lado el poder deslumbrante tendría que estar en la obra de 

arcilla, no en el mármol. ¿Qué vale para Rodin? ¿La idea en la experiencia estética? Si eso es 

así, vemos una tremenda ambigüedad; las características de la obra que a él le produce una 

más viva experiencia estética, se deben al material: el mármol, donde sólo quedan en él las 

huellas de la creación original en arcilla. 

La obra de arte, cuando sale del artista, tiene que haber cierto fracaso del artista, y la obra 

está por encima de las propias posibilidades del creador. Distancia entre el artista y la obra, 

pues si la obra no fuera un fracaso los materiales o contenidos ingresan en la idea que tiene el 

autor. Formalización rigurosa de los materiales; se adecua demasiado a la que 

yo tengo; hay siempre un fracaso: no siempre los contenidos quedan en la forma que pretendo 

poner, por la variedad de la realidad. Fracaso por: 

➢ Los materiales van por su cuenta y desborda mi forma, la que he puesto. La materia tiene 

su iniciativa propia. Si yo triunfo ahogo la obra: formalismo. Se trata de permitir respirar 

a la materia, no paralizarla. 
➢ Participación del azar, a otro nivel que el de la producción. 

Ej: puerta del infierno de Rodin, obra sin original, tiene muchas copias y no tiene original. Fue 

un encargo en 1900; iba numerando los elementos de la puerta, es una paradoja donde se ven 

las cuestiones de los formalismos; relaciones entre: efecto estético, composición, belleza, 

originalidad. Él no quiso una configuración definitiva; intuía que eso no podía hacerse, pues la 

obra dispersa ganaba en amplitud y unidad formal. Rodin veía más unidad formal, no 

formalismo, sin una configuración formalista. Es la idea de forma, no forma impuesta. 
Otro ejemplo: esculturas de R. Serra, una que es un plástico de escultura, con anti–forma; 

¿Qué debe reunir la forma artística para ser tal? Incluir al espectador. Cuadros que parecen 

abiertos: cuadros teatrales donde la forma no funcionaba, pues expulsaba al espectador del 

cuadro y le asignaba un sitio fuera. Cuando el arte apela, es teatral, el arte no funciona y 

consigue efectos contrarios. Cuando el espectador está fuera (forma absorta que excluye al 

espectador), la paradoja es que el espectador tenía que entrar ahí. El artista resabio, con 

trampa, hace cuando ya sabe cómo debería funcionar. Son ejemplos claros, espontáneos, 

donde es más difícil saber su trampa, pues el artista no sabe casi lo que ha hecho. 

E. Bloch en El espíritu de la utopía, de 1918, sin traducción; unos años antes Luckács, 

húngaro, había escrito un libro parecido: El alma y las formas; en 1911-1917 Luckács va a 

Heidelberg a dar estética, y sus textos de Heidelberg son cursos portentosos; si lo 

contraponemos al libro de Bloch, son dos libros opuestos absolutamente; Luckács acuña la 

idea de forma, y esta inspiración inicial luego se conserva; Luckács vio que el arte estaba 

condenado a ser autónomo, como Sartre y lo de condenado a ser libre; Bloch se va a la idea 

de expresión, porque la sociedad tradicional ha desaparecido; esa sociedad comparte la misma 

mitología en cuanto a forma y expresión, coinciden. Es arte heterónomo, sin autonomía, ahí no 

hay distinción forma–expresión; espontáneamente la forma del arte expresa lo que se 

comparte por todos. 



cc
24  

Cuando hay autonomía es cuando sale el problema de la forma; si hace hincapié en la forma 

entonces tenemos el caos de todo, pues la forma no queda apuntalada; los románticos vieron 

que la ilustración, al dinamitar la antigua mitología, había que inventarse otra mitología; en 

Novalis está esa mitología con carácter regresivo y eso lo vio Hegel, que la ilustración es 

irreversible, y ante esa situación el problema que se plantea al arte, bajo pena de morir, es 

acuñar formas como instrumento de salvación. 

Para Luckács el problema está en la forma, FORMA NECESARIA8. Para Bloch es expresionista, 

FORMA–EXPRESIÓN. Ambos apuntan sin embargo al mismo problema: una forma que no sea 

formalista; aunque sus resultados fueron opuestos; pero comparten su desconfianza a la 

cultura de élites y al arte de vanguardia. FORMA NECESARIA hace referencia al momento de 

producción y FORMA–EXPRESIÓN hace referencia al problema de la recepción del arte, 

momento estético; son dos momentos incompatibles, pero ligados entre sí; ambos investigan 

el momento extraño de la forma en el arte. Son dos momentos que, si son seguidos 

consecuentemente, la noción de forma de Luckács y la coherencia unilateral de Bloch, el 

ejemplo del libro de la utopía de Luckács del viejo jarro, son páginas, unas pocas, vertiginosas 

que Luckács acelera in crescendo y tendríamos que leerlas así para Adorno. Habría que oír más 

rápido la música después de Schönberg, expresionista; si oímos la música más predecible 

como Mozart o Beethoven, las cosas ya se lo que voy a oír y tendría que oír más deprisa para 

contrarrestar la previsibilidad. El expresionismo hace que oigamos la música clásica más 

deprisa. 

El ejemplo de la vieja jarra que, pone Luckács, reflexiona sobre lo que es la jarra: no tiene 

nada de artístico, pero a lo que una obra debería asemejarse para se arte; afirmación que es 

paradójica; tiene algo... lo que pretendiese ser arte iría a la configuración de la forma: verdad 

de la forma, verdad traicionada. ¿Dónde está la verdad de esa forma de la jarra? Encarna en 

su interioridad lo que los artesanos no consiguieron, es el testimonio de su fracaso; no es 

objeto de contemplación, pues su forma aparente no importa, sino lo involuntariamente 

sumergido en ella. La verdad es lo que podría ser y todavía no es. 

Para Bloch las intenciones son directamente las formas: arte culto. Está equivocado, pues la 

forma resulta si la obra vale. La dialéctica FORMA  EXPRESIÓN está en el eje 

horizontal; frente a la dialéctica: UTOPÍA 
 

 

 

IDELOGÍA, transversal. La jarra es 

momento utópico, una cosa es lo que debería ser, no es lo que es. Como la filosofía que, 

siempre se toma en la vuelta atrás, frente a la utopía de Heidelberg. La utopía tendría que 

darse en el cruce de las dos líneas. 

Luckács, después, con su idea de realismo marxista, es reducción de las formas a la base; 

naturalismo; aunque él no acepta el marxismo ruso. Rechaza la teoría del reflejo que, 

convierte al arte en mera ideología. En la vertical, el componente utópico significa el 

componente cultural no ideológico; hay algo irreductible a la base, y ese excedente hace que 

el arte perviva; es la frase de Marx del arte juego que persiste porque no todo era reducible a 

la ideología. Ese algo no reducido a la base, que hay algo que permanece, como hay algo en 

los números que queda fuera de los dedos, y eso permite refluir a la base. El excedente no 

ideológico es el componente utópico en la vertical; hay un punto donde se cruzan los dos ejes. 

Kant es el primero que ve el estrato de la sensibilidad; se alberga ahí el enorme potencial 

crítico; dinamita en Kant la pretensión de que el hombre puede conocer todo, es el estrato 

sensible; traspasa problemas del ámbito teórico al práctico por el descubrimiento del ámbito 

sensible; misión de conciliación entre teoría y práctica; y desde entonces hasta aquí, en Hegel, 

Schopenhauer, Nietzsche, esto estalla. Rodin y el arte moderno, en principio tratan de 

combatir el formalismo. 

Otro ejemplo que vamos a ver es Alberto Giacometti, vanguardista suizo; esculturas 

minúsculas de hombres y mujeres andando y estilizadas, con grandes brazos y piernas, con 

grumos, abrupta y tosca. Hay una interpretación del Sartre de la época que es la siguiente: 

una cosa es el hecho de que la distancia y el punto de vista, los objetos quedan deformados 

 

8 Teoría de la novela, libro muy importante. 



cc
25  

por el punto de vista como por la distancia; lo veo más pequeño y pienso que es una 

apariencia; en esa interpretación de Sartre hay una trampa: yo tengo una persona, un 

hombre; Giacometti representa algo que no es; si hubiera sido renacentista, construye la 

perspectiva y representa la apariencia, pues el artista y receptor están fuera y mi ojo 

construye la perspectiva, y el ojo está fuera del cuadro. No es mi ojo, cíclope, sino mi 

conciencia como exterior al cuadro desde la que organizo el cuadro. Y pinta la apariencia de las 

cosas. Las cosas son más pequeñas o grandes en función de parámetros, etc. Pero Giacometti 

no hace eso, no hay esquema de perspectiva. Hay otras cosas: así como en el sistema de la 

representación se representa la apariencia de un objeto y la distancia se añade a las cosas , 

Giacometti representa la manera de mirar la distancia o la distancia es la que queda 

representada, y así yo me tengo que meter dentro la figura para poder verla. La distancia está 

representada en el propio arte; trabaja en la realidad sin atenerse a los esquemas de la 

perspectiva, sino que son relaciones con el espectador; la distancia está incluida; está 

representando el “visto de lejos”. Manera de mirar la distancia. Giacometti representa no la 

cosa, sino la relación de ella con el que mira. Eso está en quiasmo: perspectivas sesgadas y 

laterales. Manejo que parece que trabaja con el punto de vista del espectador; parece que la 

organización del cuadro incluye al espectador y es al revés; los cuadros de Fermer, por 

ejemplo, organizan desde fuera, utiliza líneas de fuga en la construcción, pero son exteriores, 

luego queda fuera. Giacometti es al revés, parece que la perspectiva está actuando y así, el 

espectador que parece que está fuera, resulta que está dentro; y las distancias están 

representadas: pinta hombres y muestra punto de vista de los hombres y no se si las 

esculturas son grandes o pequeñas, algo esencial en escultura. La escala funciona de modo 

extraño en Giacometti; pues me desconcierta, no funciona el terreno del tamaño, ni 

perspectiva. Es una explicación de Sartre; cambia mi modo de ver la escultura. 
Cada época se consigue el cierre y la inclusión de formas muy diferentes. 

➢ Ej: Serra. Piezas como 1-1-1-1, de 1969, que son palastros o planchas de acero macizos; 

idea tomada del montaje que, utilizaron la vanguardia rusa. El montaje da continuidad a 

la discontinuidad, cosas dispersas, heterogéneas, hacerlas confluir; y da la ilusión, no sólo 

para eso, sino para hacer frente a la identidad. El arte dinamita el principio de realidad, se 

carga la realidad y promueve la ilusión. La ruptura de la continuidad y la realidad = 

montaje. Esto es una evocación de la escultura con su medium. Como este ejemplo de 

cosas dispersas unidas por su barra que, une lo disperso, que si no existe se caen; es una 

base endeble con cosas muy pesadas: 

 

 
➢ Otro ejemplo: escultura dedicada a Josep Pulizer, construida en un terreno en tres 

puntos; la vista aérea es esta: 
C 

Son tres piezas ligadas entre sí, con una distancia 

de 300m entre ellas, e independientes desde el 

punto de vista de la distancia. Una visión 
lateral es: 

14m 



cc
26  

  
 

 

1.5m 
 

B A 

Curvas de nivel del terreno. Y una vista de frente: 

 

 
Vista de frente. Y un esquema imaginario, sobre 

el papel, que vale para el productor y no para el 

receptor: 

 

A 
 

B _ _ _ _ _ _ 
C 

_ _ _ _ _ _ 

 

 

Trabaja con distancias, profundidades, curvas de nivel. El comienzo de una es el final de la 

otra, unidas por las mismas curvas de nivel. 

Se pueden ver de muchas maneras, pero tengo que meterme en ella, patear el terreno. Hay 

una relación entre la función del suelo y la coordinación del suelo, sus curvas de nivel. Las 

curvas unen los puntos con la misma altura; el suelo manda en la escultura y viceversa, el 

suelo no está disperso porque queda abrazado, visión exterior que coordina el suelo de modo 

abstracto, como en la “visión” abstracta escalonada. El espacio ya no está idealizado; en una 

escultura minimalista eso no pasa, pues esa escultura está frente a mí; el minimalismo atiende 

a la relación de la escultura y la visión del espectador. Pero ahí el espacio no está definido así; 

para ver el espacio hay que meterse en la escultura. Es mi cuerpo el que achata y deforma; 

juego de mi cuerpo y el horizonte; relación entre organización visible e invisible; estoy 

físicamente dentro de la escultura. 

➢ Otro ejemplo con la escultura de Strike, 1969. Una plancha de acero apoyada en su base, 

de 2.4 de alto y 7.2 de largo, apoyada en la bisectriz, en la esquina, y así no se cae: 

 

 

 

 

 

 

PARED PARED 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

SUELO 

 

Juego para verla: empiezo desde un lateral, la masa enorme y larga me 

tapona toda la habitación y hay una obstrucción del horizonte; si voy girando la pieza 



cc
27  

desaparece; se contrae a una línea de 2.4 y veo toda la habitación y el horizonte es abierto, y 

giro otra vez, y se obstruye de nuevo el horizonte; superficie que me cierra el horizonte. Esto 

lo hacía Bernini, en el David, que me cierra el horizonte; retorcido; mientras que el David de 

Miguel Angel lo veo frontalmente y la visión circular no tiene interés, el de Bernini no puedo 

verlo así; en Bernini yo giro y no tiene una visión privilegiada. Idea total del David de Bernini, 

debo acumular todas visiones y la resultante es el Bernini; pero la pieza está fuera de mí. En la 

placa el giro no es el mismo, pues no la puedo ver desde lejos, sino acercarme hasta ella y 

hasta que bloquee mi visión; acercamientos–alejamientos. 

➢ Otro ejemplo: 
 

Tiene 7.45 de largo y 2.50 de ancho, y me tengo que meter obligatoriamente en el espacio. 

Definen un espacio nuevo; el David de Bernini define un espacio objetivo frente a un sujeto 

exterior y es un espacio transparente que puedo meter en una cuadrícula y hacer un David 

exactamente igual con una cuadrícula y definido en tres coordenadas. Defino un espacio 

exterior a mi que se reduce a tratamiento mecánico. Pero en esos espacios nuevos se trabaja o 

con la perspectiva cero o con la perspectiva infinito. La de Bernini es la suma de visiones en un 

giro de 360, como en un cine; cuando acabo de dar la vuelta fundo las visiones y fusiono las 

imágenes. 

Una escultura en espacio antiguo sería suma de infinitas visiones, o como si no la viese desde 

ningún punto, casi divina. 

La perspectiva cero, es como cuando Mozart compone y la podía ver la pieza entera sin 

desplegarse y la veía de golpe, lo cual resulta absurdo, pues debe desplegarse en el tiempo. Y 

un escultor puede ver la pieza desde la perspectiva cero, se pone dentro de ella; diferente a la 

perspectiva infinito, pero son dos maneras de acceder al mismo tipo de espacio. El espacio 

nuevo de esos escultores de los ejemplos no es objetivo, construible desde cero o infinito. El 

espacio antiguo es transparente, con significado que vence la apariencia; el espacio de las 

esculturas de los ejemplos es un espacio que no se refiere a la apariencia, sino relaciones 

espacio–cuerpo, como en Merleau Ponty: fenomenología de la percepción, donde es mi cuerpo 

el que patea la obra, no mi conciencia, y no hay juego de apariencia antiguo, sino que hay 

quiasmo entre el que mira y lo mirado y hay horizontes cambiantes y a veces la obra deben 

verla dos sin dejar de verse. Es un espacio que me incluye con trampa, pero funciona. 



cc
28  

La “forma” artística es aquello que es capaz de disparar una experiencia estética. 

 

 

 

Pasemos ahora al problema de la “FORMA” ESTÉTICA, artística, algo que no es resultante de 

condicionantes directamente técnicos; la técnica, si interviene, no es definitoria; Beethoven si 

dispusiese del piano forte de hoy hubiera conseguido otra visión; pero él trabajaba con el 

piano del futuro. La forma no resulta de la técnica ni conduce a la producción de su objeto; 

¿Cómo definir la “forma” estética? Porque si no hay “forma” no hay arte, a no ser como límite 

de la iconoclastia, donde no hay forma, pero hay arte; igual en el arte conceptual; son casos 

límite. El origen = arte sacro, y el fin = arte moderno; y son situaciones límite donde ha 

existido arte sin forma, o que la forma se reduce a cero. 

El arte envuelto en esquema de fabricación técnica era la visión de Aristóteles; pero hoy eso 

no vale; una obra de arte hoy no es ni un objeto; ahí la noción de forma tradicional no pinta 

nada; esa es la dificultad. 
Luckács piensa esa “forma” de forma sorprendente en su primera juventud. 

La situación actual se trata de recobrar para el horizonte actual situaciones tan diferenciadas. 

Sólo ahora hemos podido nivelar y plantear los abismos anteriores. 

 

Esto puede decir poco o mucho; no se defiende el esteticismo contemporáneo: todo es arte. 

Eso era el arte pop, años 50-60 en Europa, que supuso una reacción contra el arte elitista, 

abstracto. El público se sigue reconociendo ahí, se transformó el gusto del público. 

Componentes visuales, componentes de nuestras casas, espectáculo ciudadano. 

Sólo existe en la actualidad, en la teoría de la filosofía, para meterse en esa “forma” estética, 

sólo la nueva fenomenología es capaz de darnos las claves de esa forma y la cohesión del 

artefacto con la experiencia estética. 

Tenemos dos componentes de la “forma” artística: momento estético y momento 

artístico(único factum posible, en contra de Kant) que, fue recuperado por el romanticismo. 

Hacer ver cómo a partir de esa distinción, no clara hasta hace muy poco, según Kant, al no 

haber posibilidades regresivo, sólo cabe análisis directo de la experiencia estética, y el arte se 

le escapa y tematiza el momento estético, escapándosele el momento artístico. 

Hay una dialéctica sorprendente entre los dos polos, que se realimentan, como los términos 

materia–forma como elementos dialécticos. No hay relación enfrentada sino mediada; uno se 

da con relación al otro y la conexión entre las diferentes situaciones de materia→forma; y la 

conexión entre las diferentes situaciones de la forma→materia. No se da una sin otra. Sólo el 

momento artístico es el factum, no el estético. Sí cabe atribuir a un artefacto lo artístico, pero 

sólo si en una experiencia estética diseminada el receptor queda incluido y sufre efectos 

extraños, se da la conexión de momentos. 

Si la obra de arte no sólo no es objetiva, sino que desde el s. XVIII para acá funciona de 

forma reactiva frente a la inundación de los objetos o frente a la importancia excesiva de la 

técnica y de la ciencia que objetiva, se produce en el sujeto, si funciona la experiencia estética 

un tipo de efectos en contra de la visión objetivante del mundo, el FENÓMENO. Aquí debemos 

revisar el esquema de partición cuádruple, no fijo: dos zonas río arriba donde se da el 

“fenómeno”, y dos zonas río abajo donde se da el objeto; el río arriba es doble y se dan los 

fenómenos en tanto que fenómenos, y el río abajo, también doble, es plano institucional, 

acuerdo básico acerca de la consideración del funcionamiento de los objetos; la cuestión es 

que entre la primera zona del río arriba y la segunda del río abajo se da reflexión no 

determinante, aunque por encima tenemos la reflexión estética y por debajo la reflexión 

teleológica, y en medio un gran hiato, el lenguaje, que no la lengua propiamente. Kant pensó 

que el hombre no es un ser que actúe sólo en esquemas determinantes, pues si no el hombre 

es un animal excesivamente repetitivo, condenados a repetir, compulsión de repetición que no 

admite renovación. El mundo se convertiría en hombres robots para los que la pura repetición, 

condicionado en esquemas determinantes, esa repetición hace que el sentido que debería 



cc
29  

animar desde dentro se perdería. Y piensa Kant que esa situación debe ser completada con la 

reflexión que, se opone a la compulsión de repetición de aquello que está predeterminado. 

Para Kant hay dos formas de reflexión: juicio teleológico y juicio estético, y son muy 

diferentes. Entonces se produce la paradoja de la Crítica del juicio, una especie de 

esquizofrenia por su unidad enorme de la situación que él explora, no ser solamente 

determinante, los sentidos no están dados y debe buscar nuevos sentidos. O reverdecer los 

sentidos; y hay otra situación; unidad del juicio reflexionante; explora dos situaciones: 

situaciones objetivas, amparadas por la institución, y situaciones no objetivas. 

El fenómeno antiguo era: parecer o aparecer; Kant no ve el componente objetivo artístico 

que, es algo del momento reflexionante, aunque no sólo; en todo caso el momento artístico es 

objetivo y eso no lo ve Kant. El momento artístico yo me enfrento a algo que “parece” ser un 

objeto; pero si esto funciona y el receptor queda incluido y se producen efectos extraños, hay 

determinadas transformaciones y operaciones que tienen que ver con lo fenoménico no 

objetivo. 

La obra es zona estética, material, artefacto de forma relacionada y se comunica con los 

objetos del mundo de forma que “parece” un objeto. Ahí no funciona el arte Kitsch, que se 

queda en la situación institucional. La forma artística “parece” un objeto, dispara mi inclusión, 

en el caso de que se de. La dificultad de la obra es recoger en qué casos se puede dar ese 

salto. PARECE UN OBJETO, quiere decir que dispara la apariencia del fenómeno y me catapulta 

más allá de los objetos; en las espaldas del tiempo. 

Proust incluye su propia teoría del arte que hace posible que haga escribir su obra; 

circularidad y reduplicación del libro; y acaba su libro y su vida. Una base es el recuerdo, 

reactivar retenciones pasadas cuando esas retenciones ya son nulas. Reactivar no es posible 

con mecanismos de las Lecciones de Husserl sobre el tiempo, pues no cabe reactivar toda 

cadena de retenciones; no es recuerdo involuntario de Bergson. Richir dice que un recuerdo 

sólo se reactiva por el rodeo de la fantasía: componente estrictamente fenoménico, 

desenganchado de cualquier nexo objetivo. En la fantasía no hay imágenes, se libera de ellas; 

no hay enganche de imágenes; a veces se hace. La ventaja de los elementos de la fantasía es 

que no han perdido su viveza porque están fuera del tiempo. Cadena del tiempo hace que las 

retenciones pierdan nitidez. 

Proust hace el rodeo de la fantasía; no hay dictadura, tiranía del presente viviente; hay 

mundo fenoménico que tiene la importancia de que esos momentos no pierden la viveza; hace 

la operación de enganchar un momento del pasado que ha pasado a la situación fenoménica 

de la fantasía y la engancha a una imagen del momento presente. Recupera un recuerdo, no 

por vía de reactivación de retención, sino por vía de la imagen, componente artístico, con un 

momento estético de la fantasía: la posibilidad de escribir su novela consiste en que hay 

engarce dialéctico entre algo que pertenece al momento artístico, imagen que s capaz de 

enganchar con algo que ha perdido y recluido en un mundo fenoménico. Trampa del arte: 

sueño controlado, con conciencia de lo que hago vivir como si fuera un sueño. MOMENTO 

ARTÍSTICO, apariencia, parecer, me hace asistir al aparecer, y el momento de la fantasía hace 

que el momento pasado no pierda viveza. 
 

El arte sacro subordina lo estético a lo artístico; estilo arcaico; Meyer Shapiro, en su libro 

habla de un tal Levi: Las representaciones de la naturaleza en el arte griego arcaico, sin 

traducción española ni francesa. Ahí dice que el estilo arcaico pertenece al arte sacro en 

sentido estricto. Pero en el arte románico del siglo XII lo estético no está subordinado del todo 

a lo artístico; idea de símbolo quiere decir que el arte refleja lo indecible; su situación límite es 

la iconoclastia, y toman al pie de la letra el arte sacro, arte como idea; situación no límite 

como si surgiera de una situación normal, sino que la situación normal de la iconoclastia, la 

rectificación de Carlomagno, se rompe la iconoclastia, hace que con sus dos correcciones, arte 

como ornamento y enseñanza, hace que se admita la ideología, pero la evita e introduce esos 

dos componentes y así se legitima el arte en occidente. 

El arte románico hoy ya no es arte sacro en sentido literal; esto se ve en los estudios de 

Shapiro, sobre todo los de las abadías de: Souillac, Moissac, ambos equivalentes a Silos, 

Beaulieu, Cahors. No es arte sacro estrictamente: simbolización, no condicionantes estéticos; 

¿por qué? Por una refluencia; resulta ahí que: es arte arcaico como dice Levi, en sentido griego 

arcaico, dibujos primitivos sin intencionalidad estética; como es situación sin reproducción de 



cc
30  

nada, no hay intención mimética actualista, el artista actúa de memoria y su arte resulta sin 

inspiración de la realidad, sólo son imágenes mentales de memoria que reconstruye lo 

indecible; y ve estas características: 

1. Forma y movimiento de figuras y sus partes limitadas a tipos; tipología, arte tipificado; 

con determinados tipos que se repiten siempre. Repetición, repintados; arte que sólo es 

arte: momento estético. 

2. Dibujo esquemático muy geométrico, que regula, Kouros arcaico; envolvente y nada 

naturalista. 

3. Representación dada por el contorno. Construcción de la forma de fuera para dentro; 

domina una línea de contorno, que es vigente; el exterior interesa muy poco o nada. 
4. Colores sin sombra ni luz, planitud. 

5. Las partes se representan desde su aspecto más plano, más amplia. Rehuir visión 

escorzada que tenga que ver con la perspectiva; no hay ni perspectiva inversa; es 

perspectiva jerárquica. 

6. Composición de figuras con sus partes principales no recubiertas, o lo menos posible, y la 

transposición de la imagen queda en una yuxtaposición. 
7. No hay espacio tridimensional. 

Esto se ve en el parteluz de Souillac y tímpano de Moissac; en el plano de la apostasía de 

Teófilo, motivo de Souillac, ¿por qué el personaje central son el apóstata y el diablo, y la 

virgen está en la periferia? Es arte con connotaciones naturalistas tremendas; hay 

interferencia entre clases; cuando en el arte románico aparece el arte sacro en estado puro, 

hablaríamos de refluencias, situaciones esporádicas. 

En el tímpano de Moissac, el padre eterno cumple sus características, pero cuando aparecen 

los ancianos ya no; sólo en determinados momentos de situaciones pasadas que vuelven; hay 

muchos más componentes estéticos de los que creemos; en el arte románico esto aparece, en 

el arte sacro no; en el parteluz de Souillac hay demonios extraños que se entrecruzan y cogen 

en medio a una víctima: simboliza los pecados de Teófilo y los monstruos; trampa: miro el 

parteluz, y antes lo veía como símbolos de pecados o como animales extraños, estéticos y 

delirantes, productos de la imaginación; en realidad son las dos cosas y el arte románico oscila 

entre los dos polos; san Bernardo se irrita porque quiere arte sacro y los cistercienses no. 

El arte sacro es cúltico y no didáctico; el arte técnico adolece de refluencia de arte sacro; 

primera fase es arte cúltico, sólo sacro; segunda fase es hasta el siglo XVIII, artes técnicas con 

refluencias; momento estético compatible con momento artístico; es la mímesis, momento 

artístico, y el efecto es lo que sería momento estético, que es psicológico, aunque no sólo es 

catarsis. 

De aquí podemos ir al arte pop, arte desauratizado, desmitificado; des–sacralización del arte; 

teoría del aura de Benjamin; el arte, incluso cuando pierde su componente sacro, queda como 

una huella de lo que funcionó como mecanismo de culto: AURA; impregnación de nuestra 

sensibilidad, cuando el arte se popularizó: ideal de las vanguardias; el arte se disuelve en la 

realidad porque la acoge, recoge imágenes más vulgares, no se distancia ni para reproducirlas 

sino que las asume; “la imagen banal del arte es un espejo de un consumo banal”; 
”el pop transforma el arte en un objeto de consumo al introducir el consumo en 

él”; es arte de objetos, sin paisajes, y no domina las figuras; son objetos míos, distanciados, 

no es sensibilidad individual del artista. Los momentos se escinden. 

La situación post – moderna no se da ninguna de las situaciones anteriores y por primera vez 

el arte debe adquirir una dialéctica de momentos; clave de la forma artística. Es una situación 

muy extraña, no desde la posición de la historia; sólo la posibilidad de hacer arte efectivo si 

dialectizamos de modo extraño los momentos. 

 

ARTE SACRO aura ARTE POP 

 
Huella, residuo 

que en el arte de todos tiempos conserva, 

que el verdadero núcleo del arte es el arte sacro. 

La primera fase de autonomía supone des–sacralización, desfuncionalización, diferenciación, 

con procesos que se superponen. Los siete rasgos del arte sacro, con la descoordinación, arte 



cc
31  

románico, inicio del naturalismo, flexibilidad, son refluencias suavizadas del sacro, el arte des– 

sacralizado se inicia con el románico; y con el arte pop desaparece la sacralización. 

El arte pop supone: proceso final, figuración, no abstracción, imágenes distanciadas, 

objetivas, objetos de consumo, procedimientos industriales, arte banal no pintoresco, objetos 

corrientes, identificación con ellos, objetos que se presentan: collage, con cambios mínimos, 

apropiación de la realidad, no belleza, objetos en un cierto confort, lenguajes de masas, 

repetición, lo cotidiano, rompe fronteras entre el arte y la vida, toda la realidad se recicla, 

vuelve al arte y vuelve a la realidad. 

Si una de las características hoy es la capacidad de volver la vista atrás, ver el arte de todos 

tiempos, entonces hay una paradoja del arte actual: persistencia enorme del arte; el concepto 

actual del arte cubre dos extremos, por la precisión y flexibilidad del concepto, y cubre el arte 

de todos tiempos; pero es concepto que no delimita los objetos que son artísticos; no precisa 

eso, no sabe a qué objetos aplicarlos. 1ª paradoja: precisando la intención, siendo intensional, 

se nos va la extensión. Si distinguimos los museos del arte clásico–moderno y los museos 

contemporáneos, son dos muy distintos. Los últimos tienen función pedagógica, actúa como 

revulsivo. ¿Por qué pasa eso? Hasta el siglo XVIII hay artes no unificadas; y tienen un rasgo 

esencial: continuidad absoluta del ser social, ideología de la gente, y formas artísticas; el 

artista plasma los ideales sociales compartidos, y él participa; esto ocurre en un icono o en un 

cuadro de Velázquez; el arte no está ni a espaldas ni en contra de los ideales compartidos, y 

ocurre un problema que pasa a primer término: como el artista no tiene que estar a contra 

corriente, sus problemas son técnicos. Hasta el siglo XVIII los problemas básicos son de orden 

técnico; Bach no tenía porqué pensar nada, porque lo que plasma son ideales ya compartidos; 

cuando esto se rompe cambia la situación y hay una divergencia; se ha roto la sociedad 

tradicional y el arte no cristaliza la utopía inmanente al ser social; la vida se racionaliza, el ser 

social, y aparecen ideales de igualdad, generalidad, abstracción, derecho general, democracia. 

Todo lo ligado a lo individual, tema propio del arte, cosa que queda fuera del ser social y queda 

como patrimonio del arte; el artista debe resolver antes otros problemas más gordos; el arte 

tiene que actuar resistiendo a; trabaja sobre lo que las sociedades modernas han olvidado; eso 

ha quedado cribado, lo abstracto de la sociedad moderna. 

Y entonces no es ya cuestión de problemas técnicos. 

Pese a eso nuestra definición de arte abarca todos los tiempos, y lo que hace hablar de arte y 

hacer esa unificación es la forma. 

La bandera de Jasper Johns incorpora cierta técnica del arte abstracto; parece arte pop, 

según la actualidad. Pero no es sin más ese arte. 

La FORMA es un concepto filosófico que encubre la relación unidireccional estético–artístico; 

si sólo el arte fuese algo artístico, como en el arte sacro, sin preocupación estética: teoría del 

cristo feo de san Justino, teoría de Plotino; la forma es la única manera de entender el hecho 

de que algo artístico, artefacto, un soporte material que sea capaz de suscitar una experiencia 

estética; este mecanismo unidireccional es el paso de lo artístico a lo estético; cierre de la obra 

que acaba incluyéndome a mí; y no hay adscripción genérica clara, pero debe darse la idea de 

forma, es un plus y va más allá que el género. Ese plus misterioso sólo se define por este 

efecto, no se queda en él, parece un objeto pero no lo es; funciona o como un objeto o como 

obra de arte; ¿en qué consiste la inclusión del espectador? Es decir, el “efecto”, la experiencia 

estética. El juego libre de Kant aún está en la línea antigua psicológica; esa línea de juego 

afecta también a una gnoseología psicológica. Algo pasa que hace que algo sea arte. 

La flecha unidireccional puede ser estético , reconocer algo que no se ha visto; arte que no 

era arte, retrospectivamente puedo   verlo ya como arte. Y ahí funciona la forma, concepto 
artístico a caballo entre los dos polos. 

No se puede reducir el arte a teoría, porque es el arte el que me reduce a mí. La forma no se 

deduce de su contexto, sino que le explica, y lo mismo con la actualidad; la obra absorbe el 

contexto y mi actualidad. 



cc
32  

 

 

 

Veremos ahora las ideas de la fenomenología para el problema de la forma: 

ARTEFACTO “OBRA” 
objeto fenómeno 

La apercepción perceptiva, percibo otro, un alter ego, parece, darse, excluye; puede haber 

apercepciones no perceptivas: una imagen, recuerdo; hay diversos registros y en todos hay 

apercepciones. 

La FANTASÍA no tiene porqué estar ligada a la imagen; no tiene nada que ver; un recuerdo 

se nos da por el rodeo de la fantasía, como Proust. Y eso debe estar anclado a la existencia de 

un lenguaje o una palabra. El fenómeno es ambiguo: parece y aparece son cosas distintas. El 

fenómeno aparece, mostrarse, incluye. 

La fantasía no es ni proto–impresión, ni retenciones, ni protenciones, ni imagen; Husserl da 

con esa fantasía en las Lecciones; hay otro mundo más atrás que los objetos. La 

intersubjetividad no la da el tiempo objetivo; habría que retroceder a estratos pre - objetivos, 

estrato donde se da la experiencia estética, síntesis sin conceptos. 

La fenomenología ha tematizado la doble polaridad; lo que liga el artefacto a la obra liga el 

objeto al fenómeno, etc. El arte hoy no es un objeto, y la experiencia estética debe estar en la 

línea que no esté la objetividad. Una comunicación intersubjetiva no es objetiva. La diferencia 

entre registros es el SENTIDO: Sinn Getung, Sinn Stiftung, en un tiempo sin presente, aunque 

hay retenciones y protenciones sin cabeza en el presente. 

En el verso 185, o 177 de la edición de Oxford, del Agamenón de Esquilo, trata sobre lo que 

Zeus es capaz de hacer:   , se aprende con el dolor, dolor, pasividad; el  si lo 

cogemos como Aristóteles: entendimiento paciente, pasividad donde los hombres somos 

pacientes en el nivel del intelecto y tenemos entendimiento pasivo; está afectado, pasividad, 

como pasible, ser afectado por...; capacidad de ser afectado, trans–pasibilidad. Todo esto es 

respecto a aprender algo nuevo; Zeus nos comunica cosas nuevas y nosotros tenemos las dos 

condiciones para aprender: acontecimiento, novedad, si tengo la pasibilidad o nivel de 

afectación suficiente para encajar eso, en mí se produce una: transformación pasible. El 

acontecimiento encaja con mi pasibilidad y esta hace que el acontecimiento no pase de largo; 

encaja de algo nuevo: mecanismo de protenciones y retenciones; algo que ya preveo y al 

llegar a la impresión me afecta; si el tiempo fuese sólo un pasar, el tiempo no me afectaría. El 

tiempo no objetivo se acumula en mí hasta un límite. Juego de novedad–transformación, y hay 

protenciones, pues no cierro la capacidad de innovación. Si no hay acontecimiento eso es 

patológico; y si alguien sólo se vuelca a la novedad, no hay transformación y nos vamos a la 

manía; del otro polo pasamos a la melancolía, sin protenciones, dominado por su pasado, 

depresión, el tiempo se frena, protenciones vacías; el presente ya ha llegado y no sucede 

nada; no hay modificación, sólo retenciones y sitúa todo en su destino, es la queja, pasible, 

transpasible, pero no transposible; PESIMISMO. Y en la manía hay poca capacidad de 

afectación, sin capacidad para ser transformados; anticipamos el porvenir sin apoyarnos en el 

pasado; retenciones que no tiene ya, se funciona por impulsos, conjuros, el tiempo resbala; lo 

rechazo como en un espejo y lo invierto, OPTIMISM0 LÚDICO. 

El acontecimiento no funciona sin novedad y sin transformación; en el esquizofrénico 

desaparecen las retenciones y las protenciones, sin pasado ni porvenir; sólo hay espacio, no 

tiempo. Ahora sin presente, no hay proceso ni historia, es tiempo cíclico; vive su persona 

desde fuera de sí–misma, es actor de su propia persona. 
 



cc
33  

Una obra de arte es un acontecimiento, debe haber una novedad y eso tiene que 

transformar. 

Esquemas espaciales del yo: körper, objetivo, espacialidad corpórea; y Leib, no objetivo, 

espacialidad no objetiva. Y el tiempo lo mismo; habría tiempo sin presente. 

Lukács en El alma y las formas, habla de la forma, pero utiliza utensilios muy flojos; la 

forma es el nexo que posibilita el enlace entre artefacto y experiencia estética, según 

la tesis de este curso. 

La obra genera un espacio, o lo abre; en la cancillería de Berlín hay esculturas de Oteiza; si la 

forma no funciona, si su potencia es débil, eso se retrotrae a simple objeto y no es arte. La 

obra de arte, al tener como misión conectar artefacto y experiencia estética, está a caballo 

entre dos mundos: mundo de objetos y mundo de los “fenómenos”. 

En los “fenómenos” tenemos acceso a los sueños, pero en estos o hay percepciones, 

sentimos y olemos pero no hay presente. Por debajo están los objetos; y en un objeto según 

Husserl hay: 

Exceso de intención intensional 

Se produce un desajuste 

Y defecto de intuición extensional 

 

Con retenciones y protenciones; las retenciones, cuando se desplazan en el tiempo, a 

medida que quedan sepultado, llega a retenciones vacías, pero no desaparecen. La filosofía 

está instalada en dimensiones fundamentales; las coordenadas del tiempo vienen dadas por el 

régimen de pensamiento filosófico; la filosofía es el modo mismo como estamos instalados. En 

otras épocas y otros regímenes esto no es así, y la instalación era mítica, mitológica. La 

filosofía marca una divisoria muy extraña, pero no es frontera; porque se podría decir que la 

única zona real es la de abajo; y es verdad, esa es la única realidad, la de los objetos. 

Freud se ocupó del pensamiento del sueño; sólo lo recuperamos desde la zona de la vigilia; 

ese otro mundo, fenómenos, sólo tiene en función de este otro; la tesis fenomenológica es que 

hay un proceso de realimentación continua a partir del otro, y sin esa realimentación, la 

realidad degenera en Gestell robótica. 

El psicologismo es tomar los objetos como cosas mostrencas, las realidades en sí; el arte 

supone una des–estructuración de la percepción, del registro básico del régimen filosófico, que 

dota a las cosas de sistemas de clasificación, estabilizarlas. Hay otros registros, que son 

intencionalidades: imagen, percepción de ficción; recuerdos; fantasía; pero el originario es la 

percepción, según Husserl, y ese fue su error, considerarlo como el tipo de apercepción 

originaria, la objetividad. 

La estructura de la realidad, en estratos, según Kant, la arquitectónica, son diferentes, y no 

son fronteras, pero son saltos; pasar de un registro a otro es pasar de estratos 

arquitectónicos. La zona estética es reflexión sin conceptos; en el sueño no hay presente ni 

tiempo objetivo y hablar de él es muy difícil y sólo con esfuerzo se habla de esa zona; hay 

reflexiones y presencia, según Richir; lo que articula la estética es el sentido, para mí. 
p→q 
inverso: p→q 

converso: q→p 

contrapuesto: q→p. Si des–estructuramos la percepción es para que el resto de 

percepciones no funcionen automáticamente; es reinyectar sentido para que el resto no quede 

como robotizado. Por eso hay una fase destructiva y negativa; y ahí está el enigma de la 

forma. ¿Cómo conseguir que algo visto desde lo objetivo es un objeto, y visto en determinada 

situación y con determinadas competencias, eso se transmuta, si la forma funciona deja de ser 

objeto y empieza la experiencia estética como mecanismo? Des–estructuración de mi sistema 

perceptivo, en contra de mis mecanismos anónimos, cosas que hay anónimas de la percepción, 

la espontaneidad de buscar resultados en el mundo de los objetos; esos mecanismos los 

desentraña la filosofía con la epojé y el arte lo hace de forma más radical. La epojé, el 

desmontaje de evidencias es más efectivo en el caso del arte, pues la filosofía se refiere a 

complejos muy racionalizados; el arte se refiere a la percepción; la efectividad del arte tiene 

más o menos eficacia dependiendo de las épocas; hoy la situación difusa, puede ocurrir que la 

➢ 

 

➢ 



cc
34  

efectividad sea mayor de la que creemos, precisamente porque el arte es más difuso y 

hablamos del arte sólo técnicamente. 

Picasso, en época avanzada reflexiona sobra la pintura, y la lleva a cabo, no con recursos 

académicos, sino con recursos del pintor. Son cuatro series donde pinta inspirándose en otros 

cuadros famosos; es una recreación como reflexión y nos da no un cuadro sino una visión de lo 

que es ser arte; a diferencia de lo que pasa con otros cuadros suyos, vemos ahí lo que eso no 

es ni puede ser nunca un objeto. Lleva la pincelada hasta extremos increíbles, huellas de su 

trabajo, y también parece una cosa recién hecha y la no objetividad se traduce de modo 

fresco; pero esa reflexión le conduce a hacer unas obras que insiste en la no objetividad de los 

cuadros. 

El sueño es el converso del arte; en él reintegramos, lo traemos a la realidad desde el 

fenómeno en el que está instalado; recuperando a partir de mi presente y mi historia, el 

psicoanálisis da las claves de mi persona y, mi personalidad no es el contenido, sino los 

mecanismos racionales por los que atraigo el sueño hacia mí; cada uno tiene su historia y sus 

mecanismos reales e interpretar no es recordar lo que yo soñé, sino el modo como traigo el 

sueño desde la zona de la fantasía a mi vigilia; pero la conversión ahí tiene trampa y no es 

estrictamente la conversión q→p; fantasía y realidad son dos territorios heterogéneos. Freud 

dice que hay pensamientos del sueño; para hacerme cargo de él debo estabilizarlo para traerlo 

hacia mí. 
El arte parte de la realidad y vamos a la fantasía. 

En el sueño partimos de una visión inmediata del registro de la fantasía y en forma más 

profunda de lo que creía Freud: sueños sin imagen; la imagen da estabilidad a la fantasía, en 

primer lugar, pero haber fantasía sin imagen; la apercepción de fantasía se da cuando algo 

que no tiene más consistencia que la fantasía queda fijado con la imagen; pero en el sueño 

nos vamos a cosas volubles, proteiformes, sin estabilidad de imagen, y con mucha 

impregnación de afectividad, sin presente y apercepción objetiva. 

 

Kant distingue las ciencias que pueden funcionar racionalmente, estrictamente, con juicios 

determinantes, de modo demostrativo y deductivo, pero otras ciencias no; hay otras ciencias 

que no podían regirse con arreglo a esquemas de juicios determinantes y debía ampliarse el 

domino de la ciencia. Otro registro: en común con la estética: juicios reflexionantes. La 

frontera entre términos y objetos cruza la Crítica del juicio; y los organismos no pueden ser 

explicados por un tipo de ciencia determinante. Piensa en términos operativos; amplía la 

ciencia estricta a una zona nueva, de las nuevas ciencias; hoy día hacemos al revés, la ciencia 

ahora, eso que era ampliación, ahora es ciencia. Y creemos que sólo las ciencias pasan a tener 

estructura deductiva, caso límite, pero el caso general es el de la teleología, operativa. Hay 

franjas de la realidad y puedo pasar de unas a otras: TRANSPOSICIÓN. Puedo pasar de una 

aparición de fantasía, sin imágenes, a otra situación fijada: apercepción de fantasía. En la 

dialéctica trascendental hay un momento donde Kant ve todo esto. 

Hay que pagar un precio por aquella transposición: la deformación coherente, anamórfosis, 

como en el cráneo del pitecántropo, al pasar al homo sapiens, no hay progreso, sino con 

determinadas transformaciones, aunque hay invariantes. Si lo que hace el arte, en paralelo a 

la filosofía, que vio Platón, en el paso de registros, la tarea del arte es remeter contra la 

percepción, espacio y tiempo, formas a priori de la sensibilidad, según Kant. 
En el sueño soñamos con el Leib, los fenómenos me sueñan, no soñamos con el cuerpo, 

Körper. El Leib ahí es hasta cierto punto anónimo. El Leib es común a muchas personas. 

El sentido intencional define recuerdos, imágenes, etc. Si eso funciona adecuadamente, 

cuando cae en retenciones vacías queda un habitus o potencialidad; ya tengo posibilidad de 

reactivar esas intencionalidades y ese reactivamente es lo típico institucionalizado. Y eso no es 

recuerdo, pero las cosas quedan pálidas. Es un mecanismo directo de referirme a las cosas que 

luego reactivo. Pero un recuerdo, en sentido estricto, no tiene lugar si no es por intermedio de 

otro estrato: nivel de fantasía; y ahí ocurren cosas más complicadas, en un nivel donde no hay 

tiempo; puedo llegar al recuerdo de aquello sin perder viveza; dos transposiciones: 

1. Debo retrotraerme a una zona de nevera, fantasía, donde las cosas quedan inmovilizadas 

y las cosas no pierden su frescura. 

2. Tengo que atribuirlas al pasado en tanto que pasado por medio de imágenes. 



cc
35  

YA SE SABE PERO TODAVÍA................. 

F 

P 

PERO YA. NO SE SABE TODAVÍA 

El espacio del sueño, no de cuerpos, no físico, no tiempo ni presente. Pero hay espacio, fases 

de presencia, y tiempo, Leib, insituable como punto en el espacio. Indeterminidad del cuerpo 

en la fantasía, por muy organizada que está la fantasía. El espacio del Leib es el del arte y 

ella transforma el espacio corporal en un bucle de ida y vuelta. 

El espacio del arte, una escultura, transforma el espacio físico a través del espacio del Leib. 

Por eso la ubicación cuenta tanto; quien pinta no es el cuerpo sino el Leib, las quinestesias de 

mi Leib ve el cuadro y es el que hace el cuadro, el Leib del pintor. No está Picasso físico, ni 

como fantasma; lo que queda ahí no es la huella física, sino el Leib que da vivacidad al cuadro. 

No es la presencia física sino la presencia del Leib, y el Leib del espectador ve eso, pero 

cambiando el conmutador, como cuando vamos al cine e inmediatamente nos sentamos y ya 

hemos cambiado el conmutador. Espacio sin tiempo y con sentido. 

El tiempo es más peliagudo; según Celan el poema acaba cuando “desde su ya no a su 

todavía”; reflexiono mi presente desde mi pasado y mi pasado sobre mi presente, y eso es la 

reflexión, y si esta progresa tiene sentido. En el arte la reflexión es distinta que en otros 

campos; no hay presente ni percepciones; es una situación con retenciones y protenciones, 

pero no desde un punto del presente. Dos desajustes entre dos flujos temporales: 
1. Presente, que no puede haber coordinación perfecta, con dos flujos temporales: 

I. sistema de retenciones, de lo que desaparece, continuo; 

II. y flujo de lo que continuamente está resurgiendo porque anticipo lo que va a venir. 

2. Entre retenciones vivas y vacías. 

En el arte, en el espectador ocurre algo como esto(palabra operante de Merleau Ponty): 

 

 

F, cargado de pasado 

 

 

En P hay como un esbozo de futuro metido en el pasado; posible del futuro que se traslada a 

mi pasado y lo anima. Si el ya y el todavía se agotan, se acaba la reflexión. El P tiene todavía 

futuro pero el futuro está perdiendo el pasado. Sólo el todavía puede funcionar si hay un pero 

ya. Y así está acabando el poema. 

 

Hemos llegado a una cierta idea de arte, según ciertas características del arte en período 

post–moderno, y esa idea es aplicable a todas las épocas, y es así muy flexible para que sea 

capaz de hacer eso. La idea de arte se difumina, entonces la ventaja es la flexibilidad, pero 

entonces tenemos el inconveniente de las fronteras. 

La “forma” sería aquello que en esa idea de arte, me da dos estratos o momentos en que se 

mueve el arte que, es una institución cultural ambivalente entre el territorio de lo real = 

natural, según Husserl, y la reducción de eso. 

La actitud natural no es el mundo de la vida(Lebenswelt), sino un modo de enfrentarse a la 

realidad sin prejuicio. El arte está a caballo entre la actitud natural y la actitud 

reducida(EPOJÉ). La actitud natural es actitud ingenua, volcados a la objetividad sin retranca; 

y no advertimos la trastienda de esto, el tipo de actividades en las cosas que parecen más 

evidentes; se olvidan nuestras cuestiones interiores, todo lo que hay que hacer para llegar a 

esa actitud; cuando eso ha tenido lugar, estamos dotados de habitus, sentidos sedimentados, 

que pueden ser reactivados gracias a la institución que ampara esto; la actitud natural es vivir 

en actitud pasiva; y no necesitamos desmontarlos, como haría la filosofía. 

El arte se mueve entre el mundo natural, materialidad de la obra, actitud natural, y el mundo 

de la hylé, apeiron, materialidad trascendental, mundo desmontado y reducido a crítica total, 

la nebulosa total: fantasía, mundo pre–objetivo. El arte puede pasar de un mundo a otro, en 

paralelo a la filosofía. 

La diferencia entre el arte y la filosofía puede ser enorme; la vocación del arte–filosofía 

vienen bastante, al menos en la institución nuestra; esto no valdría para el régimen de 

institución mítica, donde ahí el arte tendría otras funciones sin realidad. 

El arte pretende des–estructurar la percepción, ¿por qué? ¿cómo? En esa des–estructuración 

empieza la filosofía de Husserl; toda la fenomenología es consecuencias de su análisis de la 

percepción, que es muy problemática; ahí está todo y no lo suelta jamás: lo coge y no lo 

suelta, es el verdadero filósofo. 



cc
36  

En Husserl se deben tener en cuenta el aquí y el ahí, y la distinción Leib y Körper; Leib es sin 

sistema, quien percibe la conciencia es el cuerpo vivo, el interior, los ojos, etc. Todos sistemas 

de adaptación de ese Leib son quinestesias; percibe el cuerpo por quinestesias; la referencia al 

espacio: aquí absoluto, siempre consciente. ¿por qué se hace referencia al “aquí absoluto”? 

Cuando me muevo lo que va conmigo es el cuerpo, no el Leib, que, no está en el espacio, pues 

éste se toma a partir del Leib. Se da una oscilación entre cuerpos y Leibs; una escultura no 

está en ningún espacio, sino que le genera. 

En los archivos de Lovaina de Husserl se ve que en sus escritos se inventa un sistema 

mediante una taquigrafía. 

La percepción es aquel Stiftung, institución, fundación, que me da las claves o se constituye 

en guardián del sistema de pensamiento propio de la situación filosófica: la institución 

simbólica de la filosofía, desde el siglo V. 
Espacio 

PERCEPCIÓN con dos polos:  puerta de entrada de lo racional. Eso lo hace para 

Tiempo deconstruir, reducir la percepción que da 

estabilidad a los objetos. 

Herder critica a los primeros románticos que hay cosas irreversibles en la ilustración, y no 

podemos seguir inventando mitologías. 

Se trata de reducir para regenerar el sentido; el arte va directamente al meollo de la 

cuestión; con una intuición tremenda, atacando a la percepción, puerta de entrada de la 

constitución de la realidad, e intenta regenerar el sentido, modulado en cada época. El arte 

trabaja por reducción al absurdo, no monta teorías frente a la realidad, sino analizando 

elementos de la percepción: intención(noema, noesis, hylé, adumbraciones), objeto 

intencional, llenado(cumplimiento, implección). No veo la imagen del cubo sino el cubo mismo; 

quien percibe no es el cuerpo sino mi Leib; veo el cubo fuera de mí, en la trascendencia. Y lo 

veo tal cual es, sin noúmeno(del cual sólo se manifestarían las apariencias). 

El arte deconstruye la percepción construyendo un objeto que hace imposible a los demás 

objetos: HIPER–OBJETO de tal exceso intuitivo. 

La percepción es una ampliación a algo eidético, también ahí hay intuición eidética y puedo 

intuir un hexaedro; esto le interesa a Heidegger. 

Si encajan INTUICIÓN e INTENCIÓN(de significación, yo pretendo lanzar sobre la realidad), 

entonces hay ajuste entre mis mecanismos de intención y los receptivos de intuición. 

Determinadas retenciones no presentes las puedo reactivar con una “memoria simbólica” de la 

propia institución, por participar de sus doxa, me provee de mecanismos de retención vacía, 

habitus controlados y con posibilidades de reactivarse gracias a la institución. 
 

Presente viviente 
 

• • • 

• 

 

• 

 

• 
 

Es un ajuste forzado, pues la intención es más amplia que la intuición que, siempre es 

parcelada, aunque es realidad viva, y así, hylé que va a pasar a mí. Tengo percepción de la 

hylé, de mi conciencia; el objeto sólo intencionalmente está dentro de mí. Las intenciones sólo 

son mis quinestesias; las hylé, su materialidad como vivencias quedan efectivamente dentro 

de mí. 

Hay correlación intenciones–intuiciones, pero nunca se ajustan, porque: Normalmente hay 

más intención que intuición; exceso de la intención sobre la intuición. Pese a eso, veo el cubo 

entero, no una cara, igual que veo la luna sin ver su espalda. En el ajuste interviene el tiempo 

que, si estuviera retenido la cosa sería muy simple. Hay dos flujos temporales que no encajan; 

tengo que hacerlos encajar a la fuerza, en un ritmo, y ese ajuste es la verdad. 



cc
37  

1. Las intenciones en exceso, hago encajar el ritmo del presente vivo; en cada caso puntual 

que en él se da estoy con la hylé que directamente me afecta por las retenciones 

inmediatas. 

2. Por el otro flujo, el de las retenciones, que inmediatamente acaban de pasar; si no encajo 

doy consistencia y estabilidad. 

Y encajo lo que yo ya no retengo, lo vacío, que también forma parte de mi intención actual. 

Convoco las retenciones actuales y las protenciones, lo recientemente pasado, lo que ya pasó 

en sentido vivo y reactivo como habitus donde, anticipo y protengo. Eso se ajusta y con eso 

doy estabilidad. 

3. Mecanismos espaciales. No hay polo de la conciencia que percibe, a no ser 

intencionalmente. Percibe mi Leib; por la posición de aquí absoluto de mi Leib puedo ver; 

con las quinestesias del Leib percibo los cambios, y si entran en colaboración el tacto y la 

vista, y cómo percibo entonces a las personas. ¿Cómo puedo percibir un Leib diferente al 

mío? ¿Y que lo constituyo desde mí? 
Tenemos dos cosas: -MECANISMO DE INTENCIÓN DE SIGNIFICACIÓN 

-MECANISMO DE COSAS DADAS EN PERSONA .Si hay encaje, 

ajuste, se empieza a hablar y ya está; la institución no es algo que fenomenológicamente 

podamos poner en cuestión, como se pone en cuestión el hablar; son cosas sin origen en tanto 

“ya están cristalizadas” en un momento de saturación, y cristaliza el sistema entero de golpe, 

como puedo, igual, des–cristalizar y colapsar. 

El arte trata de construir un objeto que no pueda ser percibido, construye un caso imposible. 

Si p→0 
p 

Es un objeto con tal riqueza intuitiva que por mucho que quiera encajar sus pretensiones 

infinitas con mis pretensiones comprensivas, eso no funciona como objeto, no lo encajamos; al 

no ser un objeto pone en evidencia todo el sistema de objetivación. Por ejemplo, los análisis 

de Merleau Ponty sobre Cézanne. Se des–estabilizan los mecanismos espaciales y temporales. 

El arte va a la DECONSTRUCCIÓN, a la caverna, puesta en cuestión del sistema de 

estabilidad, del sistema de percepción de la realidad: estética negativa. Y es también una 

CONSTRUCCIÓN, síntesis, noesis; y con un OBJETIVO: con objeto de regenerar el sentido. Las 

noesis, sintetizando los diversos esbozos, va al sentido; percibir es percibir estable, idéntico, 

pese a que el objeto se da con múltiples apariencias: parece tal cosa, y aparece tal cosa: 

neutralizo el PARECER con el APARECER, unifico y supongo que es tal cosa: NOEMA o núcleo 

de la identidad. 

El arte hoy establece situaciones, por eso es aún más agudo; como instalaciones que 

parecen, pero no lo son, objetos y me obligan a poner en cuestión la puerta de entrada de la 

percepción. 

Hay diferencia entre noema y sentido, en la intuición, es decir, entre mecanismos noéticos, 

quinestesias, polo del objeto, y con todos sus predicados sería el sentido. 
¿Qué pasa con la fantasía? 

En la salida y vuelta a la caverna es un mundo lleno de fantasía y Stimmungen, afectividad. 

Es un mundo que se caracteriza por: contingencia, precario, inestable, intermitente, 

proteiforme(siempre unas veces de una forma y otras de otra), multiforme; lo contrario a la 

estabilidad y la identidad. El arte revierte a la fantasía para realimentar los sentidos. 

Construyendo un caso. Se substrae a todas normas de la constitución. ¿Por qué esto afecta? 

Hay que distinguir entre INMANENCIA y TRASCENDENCIA. El noema, centro de la identidad, 

no está efectivamente dentro de mí, inclusión no efectiva del noema en la noesis. En mi Leib el 

noema está en sí sólo intencionalmente. La hylé es un componente no intencionado, matérico, 

sensación dentro de mi efectivamente. La intención es el sentido intentado; pretendo que eso 

es o sea tal cosa; la cosa tiene sentido si el noema se relaciona con algo en tanto que sentido. 

Si confluye la actividad noética y la actividad noemática nos vamos a la identidad, percepción, 

y aprehendo algo como lo que es, está percibido, y no lo que aparece, los esbozos. Si hay 

transposiciones hay anamórfosis. Por la percepción paso a todos los demás niveles y en cada 

caso paso fronteras. 

Esto, en análisis extático, pues en fenomenología genética se invierte esto. Percibo al otro 

con su Leib y conciencia absoluta, aquí absoluto, y desde mi aquí apercibo una cosa con 

sistema propio de constitución: ENIGMA. Si no hubiera co–posibilidades de diferentes sistemas 



cc
38  

de apercepción, no habría posibilidades de percibir objetos. Lo que aparece al final, como 

extático en los sistemas de régimen de percepción(imagen, fantasía), eso que en el sistema 

extático está al final, en el genético está al principio. Y eso es un enigma y Husserl acaba 

mordiéndose la cola. Lo último es la condición de posibilidad de lo primero. Si no hubiera 

intersubjetividad no habría sistema estable de percepción de objetos; es sistema 

intermonádico en un sistema de interrelación monádica. 

PRIMER SISTEMA DE AJUSTE DEL PENSAMIENTO RACIONAL: exceso de la intención sobre la 

intuición; lo que se me da en espacio–tiempo es parcial, y pese a eso, por la identidad, encajo 

lo que en sí mismo no debería encajar y eso, es la razón institucionalizada; y tiene acceso a 

todo el acerbo simbólico del lenguaje, donde están los sentidos sedimentados. Y aprender a 

dominar otro idioma es eso; que puede de golpe ser mío. La razón es así “violenta”, aunque no 

debe ser brutal; encaje forzado de cosas que no ajustan y debe encajar porque si no, no 

funciona. Es encaje forzado; no hay encaje espontáneo de lo que se me da intencionadamente 

e “intuicionalmente”. 

Gracias al espacio–tiempo se produce un encaje con síntesis de identidad: estabilidad para 

funcionar. 
La reducción de Husserl es vida natural y vida semi–sueño. 

El espacio y el tiempo guardan la percepción. El arte pretende reducir buscando alternativas; 

¿por qué alternativas? Intentar en los sentidos que degeneran, por la habituación y ductilidad 

del lenguaje, quiere hacer una no–fosilización del lenguaje y el sentido. ¿Cómo hace eso el 

arte? Viendo genéticamente la historia de los sentidos que, son sedimentaciones en capas unas 

en otras. 

Hay autoconstitución, no sólo de los objetos sino también de mi conciencia. No es hetero– 

constitución. Constituyo objetos; en caso de vivencias, hylé intencionadas, inmanentes en mi 

conciencia y la afectividad, esas vivencias interiores que forman parte del flujo son múltiples; 

no sólo los objetos son estables e idénticos, sino yo mismo, mi conciencia, es autoconstitución; 

las vivencias son internas al flujo; hay mecanismo de autoconstitución y ocurre que ante una 

percepción tengo en cuenta el tiempo y debo encajar tres flujos(y se repite con las 

protenciones vivas, doblado por las retenciones vivas): 
1/ PRESENTE VIVO: momento actual donde(y en caso de las vacías igual), inciden hylé 

interiores y se renueva cada vez. 

2/ Cuando someto a ANÁLISIS, RETENCIONES, no presente vivo; se manifiestan en el 

autoexamen. Si a las vivencias = objeto de otra actividad noética, entonces el flujo del 

presente viviente se desdobla en flujo de retenciones; si eso no se da no hay identidad 

sintética. Sin él no fijo objetos. 

3/ Colar ahí RETENCIONES VACÍAS, intenciones vacías sin presente. Las retenciones vivas 

están en mi presente, recuperadas por él con el primer encaje(presente y retenciones); las 

intenciones vacías son futuro sin presente. Las retenciones nulas, vacías sin presente que son 

vacías, pero funcionan en mí percepción actual, por eso hay recuerdos, pues eso es la base del 

lenguaje, habitus que, establece lo que se puede reactivar. Aunque no están en mi presente y 

mi percepción actual, intervienen más de lo que yo creo. Es un segundo ajuste muy 

problemático, pues trabaja fuera del tiempo; de su continuidad, del presente viviente. 

¿Cómo se genera el SENTIDO? Fuera de la institución del sentido. Por el sistema de habitus. 

PARADOJA: 

Siendo sistema de retenciones–protenciones garantizado por la institución en las 

retenciones vacías se manifiestan los mecanismos perdidos de generación del sentido; son el 

testimonio, huellas, ese sistema de recuperación para la generación del sentido; se distingue 

aquí (re)generación de sentido y sentido institucionalizado. Las intenciones nulas, pasadas, la 

huella del poder de la institución: dato fáctico inexplicable, el estar funcionando la institución, 

ahí aprecio las huellas de generación de sentido que se producen fuera, de lo que hago cuando 

transgredo los límites del espacio–tiempo establecido. Cuando hay síntesis sin conceptos, 

donde todo puede ser, y hay reserva de sentidos en realimentaciones infinitas, ahí todo puede 

ser porque: no hay presente. No habiendo presente, funcionando sólo en pasado y en el 

futuro, puede generar sentido. Eso es FASE DE PRESENCIA y se da cuando hay intercalación 

de pasado(ya algo de futuro) y futuro(todavía algo de pasado). Eso es el testimonio de lo que 

pasa en ese mundo sin presente y se genera sentido sin presente: anticipo lo que puede ser 

por el ya y el todavía entre pasado y futuro; y ahí se está intentando generar nuevos sentidos. 



cc
39  

El hecho de interactuar retenciones y protenciones nulas son una huella de lo que ocurre en la 

zona estética. Se es capaz de todo y todavía no se es de nada. Reserva de posibilidades. En la 

situación perceptual se da la huella de lo que pasa en la obra, en situaciones no 

racionales(pues no hay presente). 

 

La teoría del arte post–moderno es una cuestión bien concreta; se trata de aplicarlo al arte 

de cualquier época y cultura. Si cogemos ejemplos de la música, por ejemplo, la octava sonata 

de Scriabin,1912, o la cuarta sonata de Beethoven, habría que recurrir a la partitura. 

Podemos ir mejor a la literatura: poema de Celan, judío de habla alemana, que confiesa que 

él no tuvo un idioma materno; escrito en circunstancias muy concretas: Berlín 22-23 de 1967; 

es la relación de una obra con su contexto histórico. 

E l estudio de P. Szondi es muy concreto; sus análisis y sus relaciones con el contexto no 

traducen lo que Szondi entiende por las relaciones de la obra y el contexto; se quedó y cortó 

en el punto entre relaciones obra y sus condiciones de autor; de su estudio parece que la obra 

se reduce al contexto. 

En Poema y diálogo, ed. Gedisa 1999, Gadamer hace un análisis opuesto a Szondi. Bollack 

tiene alma doble: francés y alemán; formación alemana y su desarrollo es francés; en Poesía 

contra poesía Bollack estudia también ese poema. 
Para Danto una obra de arte está en función del tipo de teoría que la avale. 

La fenomenología, de todas filosofías, en ella es más imposible la tentación de reducirla a 

fórmulas; si cualquier reducción a fórmulas es traición, en el caso de la fenomenología es un 

asesinato. 

Cairns, hacia 1920-1933 se integra al círculo de Husserl, y se mete incluso en su casa, pensó 

e hizo incluso las memorias de Husserl; enseñó en Canadá; ya había escrito Husserl y tenía 

asistencia de Fink. Este escribió Mecanismos de representación, un artículo muy importante 

que tuvo mucha importancia y se reconoció como tesis. Fink anotaba por la noche las 

conversaciones de la semana, y hay unas Conversaciones con Husserl y Fink, traducido en 

francés. Husserl no se acordaba de las cosas que escribía y se lo preguntaba a Fink; no leía a 

Hegel, Fink sí. Había una ignorancia de Husserl con relación a las cosas que escribía; no tenía 

un sistema de fórmulas, y se aproxima más así a un científico; utilizaba mecanismos de 

trabajo de la ciencia, de problemas en cada momento; aunque hay cierta línea: el filón de la 

constitución, la relación del hombre y la objetividad, y en el momento adecuado y apropiado; 

esa cierta línea la aplica a todos campos y estratos. 

¿Por qué hablamos aquí de hiper–objeto? Manera de relación natural, instalación natural, 

Einstellung, no actitud, espontánea, que hacen que todos funcionen como niños; la 

fenomenología es ruptura de esa actitud; la epojé es desdoblarme a mí–mismo, asisto a mis 

propias actuaciones y actividad y efectuaciones, y asisto a cómo se generan en mí los objetos, 

el espacio y el mundo que hay por las actividades de constitución. 

El animal está preso de la actitud natural, instalación sin horizonte, depende de contexto 

inmediato, tal que para él no hay mundo; desde el hombre sí lo puedo recuperar; el animal, 

desde la perspectiva que desemboca en este yo que ejerce la reducción, y desdoblamiento de 

la reflexión. 

La fenomenología tiene recursos prodigiosos: el volumen 23 de Husserliana se ocupa de los 

actos de imaginación, fantasía, recuerdos. 

La obra de Husserl aún no se conoce, los libros siguen saliendo y aportan enormes novedades 

que van a revolucionar la estética, aunque él no va a ella directamente. La fenomenología es 

un taller muy importante, más que otros utensilios de otras filosofías. 

Punto donde el que la fenomenología explica la relación entre mi conciencia y su objeto. No 

me represento la mesa; no hay intermediario entre la mesa y yo; aunque sí hay imagen en la 

retina, pero imagen de principio psicológico, de intermediaria; el conocimiento no es cuestión 

de la representación; la realidad está ante mí: no hay una ousía de la mesa; percibo la mesa y 

se da en persona, corporalmente, sintéticamente ante mí, pero la mesa no está ante mí; 

intencionalidad efectiva. 



cc
40  

Réel, pero no real dentro de mí, sólo intencionalmente. 
 

MESA 

 

Realmente están dentro de mí las vivencias, no la mesa, que la 

veo con esbozos que, inciden en mí porque sus componentes son hiléticos a partir de 

sensaciones que inciden no sólo en los ojos, pues yo reacciono a impulsos hiléticos, pero ahí 

hay un sentido que no pierde la exclusiva. El que percibe es el Leib con sus quinestesias; a 

cada impulso hilético se produce una reacción química, y forma parte de las que quedan dentro 

de mí efectivamente, con intención, y eso no tiene sentido. 

Trampa: dando cosas de un sentido; es el exceso entre, mi nivel de sentido, de atribución de 

sentido, a lo que efectivamente esa cosa está en mí; porque dentro de mí no está la cosa 

entera y tengo que hacer síntesis de identificación, en los dos sentidos de identidad: 

sustancial(misma mesa), y esencial(no es la misma físicamente pero sí porque es de la misma 

clase). Son sentidos intencionales, percibo tal cosa, y eso es base de la realidad. Esto tiene 

lugar metiendo una trampa: la institución racional en la que nos movemos. Como nunca hay 

ajuste estricto entre elementos hiléticos en mí y lo que deduzco de ello con identificaciones, 

estabilizadas, y por eso puedo vivir, si no hay previamente una intersubjetividad no sería 

posible la percepción individual dentro de mí. Gracias al exceso otorgo identidad: doy más de 

lo que las cosas han puesto en mí. 

Si me atuviera a la actitud natural no vería eso. Al hacer la trampa, encajo lo que en sí no 

encaja teóricamente. Corrijo el exceso de intención y suplemento lo que la realidad no me ha 

dado, lo suplo y pongo un plus de identidad por el amparo de la situación filosófica que, me 

posibilita que otorgue ese plus. Esto explica los hábitus institucionales. 

El recuerdo de la mesa es meramente recuerdo simbólico; es el equilibrio de la institución la 

que me permite que las cosas, a pesar de que la memoria inmediata se ha perdido, eso es lo 

que hace que las cosas sean lo que son. 

Los elementos hiléticos están efectivamente dentro de mí; el objeto no está dentro de mí, 

sino que está tal cual, ahí. El lenguaje ayuda a estructurar el mundo: constitución, apercepción 

perceptiva. Pero hay modificaciones, traigo cosas como recuerdo y ahí hay otros mecanismos 

de constitución. La imagen es diferente de la percepción; y la fantasía es otro registro que no 

tiene que ver con la imagen. La imaginación la utilizamos de doble manera: como 

apercepciones de imágenes, lo que hay; o lo que ocurre en el sueño, que no son imágenes 

sino fantasía. 

La fantasía está desacreditada, pero el hombre sin fantasía no sería viable. Es más allá de la 

imagen. Por ejemplo, una novela funciona en el plano de la fantasía, no necesito imaginarme a 

un personaje, como imagen, para que la obra funcione. Por esta razón una obra no se puede 

pasar al cine, pues traiciona no la obra, sino que cambia de registro, son mecanismos de 

constitución distintos, y hay confusión. La imagen está ante mí presente, yo ante ellas. Y el 

presente vivo es fundamental para la percepción, esta, con una impresión puntual en cada 

momento presente y yo despliego este presente mío que son dos: surgimiento del presente y 

flujo de retenciones; y con una trampa: identificación de los dos y una constitución de mi yo, 

que se autoconstituye en el mismo flujo de las percepciones. En la percepción así, se da un 

correlato entre la cosa percibida y la presencia del yo en cada momento. 

En la fantasía no hay presente. Organizo fantasías a partir de imágenes. Las fantasías son 

evanescentes, interrumpidas, se desvanecen y para atraparlas hago un truco, del que se valen 

los artistas, que se precipiten a partir de imágenes que, actúa cada una como un truco donde 

se refugia la fantasía. El sueño no es así controlable; he inventado un subterfugio que es el 

arte: desde la realidad de los objetos crear un hiper–objeto para acceder a la fantasía. El arte 

se convierte así en una fusión de mundo de subjetividades y accede a la fantasía, donde se 

regeneran los sentidos. No hay poesía sin imágenes, pero no es la belleza de la poesía la 

imagen, sino que hay imágenes más geniales que otras y el poeta establece conexión única 

entre imágenes y fantasía y si se desgastan las imágenes desgasta a la fantasía. El mundo de 

la fantasía me mueve en relaciones diferentes a mi conciencia con los objetos; no hay presente 

y así no–tiempo; ni siquiera hay tiempo inmanente de conciencia; sí juego de protenciones y 

retenciones. 



cc
41  

El nexo de todo esto lo encontramos en la forma artística, que se debate en el poema de 

Celan. Cuando Ricardo acaba la carrera, años 59-60 se va a Alemania, de Salamanca se va a 

Alemania. 

Szondi reduce el poema a las circunstancias en que fue escrito. Seguramente porque Celan 

se lo había contado. 

Para ver el poema no hace falta saber alemán; el idioma es una construcción cerrada sobre el 

texto, y sólo hace falta dominar las palabras del texto. Puede ser un soneto, pero fracasado o 

parcial; faltan los otros dos cuartetos, la rima, etc. La inspiración es la de un soneto. Traducir 

quiere decir que se lee, y que lea a Safo, por ejemplo, en español. 

No se trata, en el poema, del sentido de lo que el idioma está hablando en él , si no, no sería 

una construcción cerrada y no funcionaría. No depende del significado universal de sus 

palabras; importa el tipo de relaciones entre esas palabras. Puede haber una estructura global 

de dos cuartetos, pero están también los dos tercetos. 

Estaba tumbado, en tal noche, en tal sitio; detrás de la cristalera: atento en extremo; es 

terrible que ahí fuera el sitio de base de las operaciones de los asesinos nazis.9 Todo lo que 

sale está fechado, lo recoge el poeta. 

Gadamer reacciona contra la opinión de que es indispensable conocer las circunstancias del 

texto; para él mi interpretación es libre y así es necesario saber alemán. 

En la explicación contextual no interviene el presente de mi interpretación. Él propone la 

explicación opuesta; se olvida así del contexto, no necesita las confidencias de Szondi, pues 

hablan de Berlín y el zoo; y así cualquier cosa puede evocar cualquier cosa. Y así se va a una 

explicación opuesta a Szondi. 

Bollack tiene la tesis de la doble ruptura: para recibir una obra tengo que hacer una doble 

negación; no es negar la reducción al contexto y al intérprete; la negación es dialéctica, 

después de que he requerido el contexto y la interpretación; después de conocer las 

circunstancias tengo que prescindir de ellas, que el poema funcione o no depende del 

contexto; primero debo tener la información más concreta que sea posible. Y de muchos 

poemas de Celan se ha perdido la información, que para el análisis es necesaria; no es que el 

poema funcione o no en tanto tenga esos datos, sino que es mejor tenerlos. Negar lo que sea 

para mí, pero primero debo saber lo que significa para mí, y luego negarlo; y así se accede a la 

obra en sí–misma como estructura cerrada: forma estética. Si la obra es importante, el estudio 

es infinito. Después de saber lo que significa para mí, luego análisis concreto del artefacto en 

sí–mismo. 

La obra de arte des–articula mi sistema perceptivo, pues esa cosa no puede estar dentro de 

mí intencionalmente, no tiene un sentido. Desborde de contenidos hiléticos y no funciona ese 

exceso, mi sentido intencional, por eso un poema no es un objeto y no lo puedo percibir como 

tal. La obra de arte está así en los márgenes de la institución, rompe el sistema racional 

natural. La obra no está dentro de mí intencionalmente, así, yo estoy en la obra y no al revés, 

yo voy a estar metido en ella: inversión de la dirección, no lo meto dentro de mí 

intencionalmente. Dentro de mí está la mesa intencionalmente, noemáticamente dentro, no 

efectivamente(sólo contenidos hiléticos). Inversión de direcciones ante la obra: al des– 

estructurarse la percepción, la obra, indirectamente, actúa frente a la vida normal; eso ocurre 

porque des–estabiliza las coordenadas del tiempo–espacio, al ir a la fantasía sin presente, el 

mundo del arte des–encuadra el esquema clásico del tiempo continuo; y tampoco hay un 

espacio determinado, percibe mi Leib y mi cuerpo, aunque está en un sitio; el Leib no se 

transporta, es punto nulo, y las demás cosas se orientan con relación a él. Y así, queda des– 

encuadernada su estructura espacial; la obra abre espacio, ella y mi Leib originan un espacio. 

Según Husserl, si hemos conseguido la reducción no hay marcha atrás, pero se engañaba. En 

una obra de arte no pasa eso, y las obras se realimentan, no es espontánea, se necesita 

preparación básica; hábito de leer. 

 

 
9 ¿Cómo romper el ritualismo o simbolismo o Gestell en estos escritos sobre cursos de Ricardo? Precisamente mientras 

se toma nota, mientras yo tomaba nota no dejaba plasmar tan sólo frases imprimidoras de memoria, sino que, aunque las 

frases son tal cual las dijo el protagonista, no hay mera desconexión fraseológica, sino que aunque algo se pierde, lo que 

viene retiene lo ya escrito porque divisa aún algo que va a venir a unir lo separado. Rotura del formulismo, conexión– 

salto intertextual que me introduce a mí en lo escrito. 



cc
42  

En la obra se da un parpadeo, antiguo juego de imaginación–entendimiento de Kant, que 

será fantasía y entendimiento; es una metáfora de lo que ocurre ante la obra: la veo como 

objeto, conciencia intencional, y como obra de arte(yo en la obra); alternativamente funciono 

en ambas; se invierte la dirección temporal; no es intermitencia de ir y volver rapidísimo; 

según las personas. Ese parpadeo contribuye aún más a des–encuadernar mi sistema de 

percepción. En ese parpadeo se produce la experiencia estética. 

En el arte de masas y élites, no es divisoria única; la divisoria está en el asunto del parpadeo. 

Adorno ataca el jazz porque, en cierto tipo de jazz, acude a mecanismos pre–establecidos; a 

pesar de que se rompe el ritmo habitual y se rompe la oscilación; y bascula a una visión 

objetiva. Es menos música que otra; pero esto no vale para determinado tipo de jazz. 
Si la cosa cierra sobre mí, actúa tanto sobre la base como sobre mi presente. 

 

Yaces en extrema escucha 

entre arbustos, entre copos 

 

Vete al Spree, vete al Havel, 

vete a los ganchos de carnicero 

a las rojas estacas de manzanas 

de Suecia– 

 

Viene la mesa con los regalos 

dobla la esquina de un Edén– 

 

El hombre quedó hecho un colador, la mujer 

flotando, la marrana, 
por ella, por nadie, por cualquiera– 

 

El canal de la Milicia Nacional no va a murmurar 

Nada 
se para. 

Ahí está el problema de la relación artístico–estético; en el arte, y que tiene un cierto 

parecido con la filosofía, pone en relación este mundo y “otro mundo”. Este, sería las ideas 

para Platón, y aquí puede ser “mundo de la “fantasía”; etimológicamente de fan– es ¿qué hay 

al otro lado del espejo? El espejo es aquello que de la realidad nos rebota siempre, nos 

devuelve la imagen hacia acá. ¿Qué es eso que rebota? La institución de la 

percepción(espacio–tiempo) que decía Husserl; problemática kantiana. La instalación natural, 

de modo anónimo, sin cuestionarnos esto creemos que esta es la realidad; esto, al pie de la 

letra(y la humanidad lo está haciendo desde hace dos milenios, a modo de objetos). 

Devolvernos la imagen sin cuestionarnos que haya una realidad nouménica, la filosofía y el 

arte procuran ir más allá del espejo y no se contenta con la imagen de vuelta. En términos de 

fenomenología el arte va en paralelo o equivalente a la filosofía: hacer la epojé. Hay un 

momento en que eso lo va a hacer mejor el arte que la filosofía. El instrumento de Husserl 

para la epojé, REDUCCIÓN, en la “fantasía” no funcionaba: la distinción: 

INTERIOR EFECTIVO , eso lo amplía a otros estratos: imagen, recuerdos, 

fantasía(registro más arcaico), y no aclara esta sino que la degrada. Le da el paso más acá y 

convierte las fantasías en imágenes, y la fantasía es diferente a la imaginación o imagen. La 

fantasía está cercana a la percepción, pero enormemente diferente; la imaginación supone un 

grado más acá de la fantasía, que la hacemos más fácil, la incorporamos a determinados10. 

La imagen nos acerca la fantasía a la percepción. 

 
 

10 Yo creo que Husserl, cuando habla de fantasía la toma como fantasma, que hay en la percepción, subrepticiamente 

metidos, ciertos fantasmas que constituyen la percepción subrepticiamente, configurando lo que hay que ver, con 

ciertos procesos modificativos de apresentaciones neutralizadas apoyadas en imágenes activas; pues bien, se trata de 

hacer la epojé a esos fantasmas, a la fijación de la fantasía en un inconsciente simbólico, precisamente para re– 

conquistar el arte. Es la tremenda depuración de Husserl del modo de ver maquinalmente la realidad. Que ¿porqué he 

escrito esta nota y la anterior? Porque el espectador ya ha quedado introducido, y esto no tiene nada que ver con el 

productor. 



cc
43  

El arte hace la trampa de mecanismo de reducción al absurdo; el poema de Celan parece algo 

objetivo; Szondi explica el contexto verso a verso. Quiere escuchar y al final no hay ningún 

ruido; el canal no murmurará; estructura circular, como en determinadas obras musicales; el 

poeta toma una iniciativa; Spree y Havel son ríos; el primero es definitorio de Berlín, y el 

segundo va a dar a un sitio donde fueron asesinados en 1944 judíos, los conjurados del 20 de 

julio, en la conjura contra Hitler. El “vete” es al lector y al poeta; y hay una disociación del yo: 

empírico y trascendental(reflexionante); y se produce una reflexión sobre sí, que vaya a, y 

tome la iniciativa de no atenerse a la institución natural. 

Las rojas estacas son adornos suecos de Navidades; y Fleischerhaken con Äppelstaken suena 

como Krenz–Staken: cruz gamada. Staken es estaca o pértiga. 

El análisis, en rigor, es interminable. Y el poema se puede leer en horizontal o en 

vertical(rimas en estructura vertical). Los tres guiones parecen un lema comercial: de Suecia – 

un Edén –para todos. Hay referencias entrecruzadas, insinuaciones de todo tipo, y las fónicas 

se pierden. 

Los significados ocultos de todos análisis no es dar con el poema; damos con un objeto, pero 

como no es un objeto, sino hiper–objeto, eso se nos escapa; mi intención desborda los datos 

que me da la realidad; hay un encaje forzado y ajusto datos insuficientes de la realidad y los 

encajo en mi exceso de intención; si doy estabilidad por identidad, eso no es posible y se me 

va. El poema se va. Los mecanismos de identificación objetiva en las obras no funciona; se 

vuelve las tornas: el exceso de la oferta imposibilita la construcción del objeto. 
A Gadamer se le escapa lo que el arte hace y sus medios y lo confunde con filosofía. 

Cada poema de Celan es instaurar un “tipo de lenguaje” y un idioma muy pequeño cerrado 

en sí mismo; para Bollack eso es un cierre en sí mismo con referencias cruzadas en todo 

orden. El exceso de oferta me desborda y no se puede categorizar como un objeto. Desborda 

al lector y a todas generaciones que verán eso de otra manera. Bollack muestra ese exceso, da 

una muestra. 

 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
Por contagio me des–estabiliza el resto de las cosas y la percepción cotidiana y la misma 

categorización científica de la realidad. Obliga a repensar lo que hago en otros terrenos donde 

estoy acomodado a ver las cosas de modo forzado; pone en ridículo la prepotencia habitual. 

Palabra–imagen: gancho–estaca–manzana. El poeta asiste a las efectuaciones de las que no 

me entero en situaciones corrientes; asisto a la trastienda de lo que pasa en mí y en la propia 

realidad. 

Extrema escucha, es desdoblamiento y vete a ver; y vete a ver si te enteras de lo que pasó. 

Todo sigue fluyendo indiferentemente; el “pararse” rima con el “encopado”(símbolo de 

acogimiento); la escucha queda negada: él no va a murmurar, escucha. Se para, vete; no ha 

habido epojé para los demás; su mecanismo vale para él, pero no para los demás; Celan se 

inventa un nuevo alemán, contra–alemán, y construye arte desde el alemán. 

Mecanismos temporales pasa a mecanismos espaciales; no son mecanismos, formas a priori, 

sintéticos. Va más allá de la objetividad, tiempo de representación; la teoría de Einstein es 

constante, perímetro inmodificable = fenomenología de Husserl: a cada momento presente 

una impresión; asunto límite: presente vivo, continuidad determinada a la que asisto en mí 

presente impresional. 

Percibo que hay en el otro algo fuera del espacio y el tiempo, los mecanismos internos por los 

que se me aparecen cosas son quinestesias potenciales(afección o movimientos internos del 

cuerpo); y ahí llegamos a la fantasía, donde no se da el tiempo. 



cc
44  

Yo trascendental = yo sueño 

 

Epojé No epojé, incógnitas extrañas, yo no estoy presente, no hay presencia, no 

hay tiempo, puede haber “temporalización”. El arte va más al espacio: INTENCIONALIDAD 

ESPACIALIZANTE. La instalación natural = tiempo. El arte desenmascara lo que el tiempo 

enmascara. En el espejo se devuelven las imágenes, pongo un exceso. 
NI ANÁLISIS PURAMENTE GENÉTICO. 

NI ANÁLISIS PURAMENTE HERMENEÚTICO. 
 

Datos 

Necesarios para poder negarlos; la estructura brota 

 

de la génesis del poema una vez que la ha negado. En Bollack no se niega la necesidad de 

esos dos tipos de análisis. Hay palabras recreadas para cada ocasión pero no hermetismo. Si 

no hay esa doble negación, en tanto que la obra cierra sobre sí, se produce la doble negación; 

y si no se da la doble negación no hay cierre. Las tradiciones se deben negar para ponerme en 

contacto con la obra misma. Las andaderas de la tradición manipulan el arte. 

Las imágenes son un mecanismo degradado de la fantasía; en una traducción no hace falta 

llegar al final de la imagen. El arte no está ni en la imagen ni en la fantasía, sino en un 

parpadeo u oscilación: la experiencia estética. 

 

Curso 2000/2001 de doctorado Universidad de Valladolid. De Ricardo Sánchez Ortiz 

de Urbina. Apuntes elaborados por Juan Carlos de Pedro Marinero. 

 

 

© geosujeto y «ricardosanchezortizdeurbina.com», 2023. Queda estrictamente prohibido el uso o la 
duplicación de este material sin el permiso expreso y por escrito del autor o propietario de este sitio. Se 
pueden utilizar extractos y enlaces, siempre que se acredite completa y claramente a «geosujeto» y 
«ricardosanchezortizdeurbina.com» con una dirección adecuada y concreta al contenido original. 
 

   
Este obra está bajo una licencia de Creative Commons Reconocimiento- NoComercial-
SinObraDerivada 4.0 Internacional. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/



cc
45  

 
 

 

 

 




