k T ESTETICA DEL SIGLO XX. LA IDENTIDAD DE LA OBRA DE ARTE [ $5)
Curso 2000/2001 de doctorado Universidad de Valladolid. De Ricardo Sanchez Ortiz de Urbina.
Apuntes elaborados por Juan Carlos de Pedro Marinero

arte y estética ciencia y filosofia

cuestiones comunes
y no comunes.

En las obras de arte y estética, y en las obras de ciencia y filosofia, a muchos siglos de
distancia, hay mayores diferencias en el arte.

Antes del siglo XVIII no se puede hablar de arte.

La musica de la edad media no se puede considerar tal, pues se trataba de musicologia, no
era arte sino ciencia.

Ahora decimos ARTE, desde fines del siglo XVII, cuando se unifica el término “arte”; en el
siglo XVIII es el primer momento donde empieza a definirse un concepto mas o menos
confuso. Se produce entonces un fenémeno: a medida que ese proceso se acelera, los
términos varian, y se produce una paradoja: el objeto mismo del arte cada vez se hace mas
evanescente, problema de la identidad de la obra de arte.

Los criterios antes del siglo XIX eran de cuestion técnica, tejné griega, y tradicion de oficio; ni
productores ni receptores tenian duda si eso era o no arte; a partir del siglo XVIII la cosa no es
tan facil; cuando se emancipa de su base técnica intervienen otros criterios que los de la
tradicion de oficio: criterios ligados a la idea de critica

PARADOJA: unificacion de las artes—difuminacion de criterios, criterios técnicos insuficientes.
Los criterios dejan de estar en el nivel de los productores.

La instancia critica esta hoy en crisis: abdicacién de sus funciones. Entonces, en el siglo XVIII
era instancia publica y racional; esto durd hasta el siglo XX, donde, hay una situacion desde el
fin de las vanguardias, afios 60-70 en que hay un corte y empieza otra época.

Que existe el arte es obvio, pero las fronteras son difusas. Hoy casi decide el mercado: si
alguien es accesible y se conoce con técnicas de marketing. Hoy se habla de estética difusa,
obra perecedera y casi sagrada; ni siquiera la critica es capaz de tomar partido.

Lo que si se da hoy es un MOMENTO ESTETICO. Técnicas de propaganda, estetizacién de la
realidad.

¢Cual de todas épocas es donde se produce el corte mas claro entre diversas maneras de
entender el arte? Cuando el arte empieza a ser autbnomo y cumple funciones sagradas como
arte heteréonomo.

Para poder hacer “teoria” se hace necesario un concepto: retroaccién: cuando se produce la
unificacion del arte estamos ahora en disposicion retroactivamente de poder meter cualquier
tipo de arte de épocas pasadas; ese fenomeno lo es del siglo XX; fendmeno de retroaccion no
exclusivo del arte; también en ciencia: los elementos de Euclides; niveles cientificos asumidos
que posibilitan una historia de la ciencia. Es retroaccidon absoluta en el espacio y en el tiempo:
lo que Malreau decia como fendmeno universal: MUSEO IMAGINARIO. Esa retroaccidon
recupera el arte heterénomo y el auténomo: descontextualizamos lo que ese arte tenia de
sacro, desacralizacion; y desfuncionalizacion: finalidad sin fin; y diferenciacion.

Lo estético es una esfera sin autonomia y no puede representarse figurativamente como la
esfera tedrica y la practica, pues cada vez es algo que estd mas dependiente de otras cosas
distintas de él.

El Edipo Rey, que no es “rey”, en griego, sino “tirano”, ées arte autbnomo o heterénomo? El
marco es heterénomo, y se produce la transicién entre lo heterénomo y lo auténomo; es asi
las dos cosas. La retroaccion no establece esa frontera. ¢Hasta qué punto lo religioso
interviene en la configuracion de obras hoy ya no religiosas sino estéticas? éHasta qué punto
pueden resultar estéticas y como justificar eso tedricamente? Meyer Shapiro estudia esto.

O ¢Por qué la retroaccion, pese a la diferencia de obras y momentos estéticos, qué tiene de

plastico la nocién moderna de arte y por qué? éPor qué esta “inflacidon estética”? ¢En qué
consiste la “plasticidad” del arte para integrar fendmenos tan heterogéneos y dispersos?




En el ambito heleno hay varios fendmenos coetaneos: ciencia que, habla de progreso y
recupera desde el siglo XVIII; filosofia: équé la diferencia de la ciencia?; arte que, desde el
siglo XVIII no trabaja con la idea de progreso.

Dos ideas:

0 Primer grado: no hay saber filoséfico de primer grado y no meramente critico. La
metafisica siempre ha creido que la filosofia tiene una base cientifica. Grado constructivo.

0 Segundo grado: es la filosofia, critica, reflexion, saber de segundo grado y lo ha sido
siempre, pero la conciencia de ello es moderna.

El ejercicio cabe sin conciencia, pero la representacién implica siempre una conciencia.

A lo largo de la historia ha habido diversas mutaciones:

I. Romanticismo: salto cualitativo. Aparece “historia”, “obra”, los dos polos; es una
mutacion tedrica.

II. Cambio de siglo: vanguardias.

III. Crisis de las vanguardias.

El arte es un producto muy extrafio, mixto, casi monstruoso; es de primer grado desde un
lado; y es de segundo por el otro:

- Produccién, ojos del artista

- Construccion

- No hay tanta diferencia entre un
quimico y un escultor., pues uniry
separar.

- Salen productos que sin ser
teoremas, pueden imponerse con una
cierta universalidad, pues debe ser
aceptado por todos en una discusion
pUblicay critica.

- Efecto en paralelo con
cuestiones filosoficas.

- Fendmeno reactivo en
todas épocas.

El arte auténomo es un fendmeno reactivo frente a algo. Modernamente frente a la ciencia.
Sofocles reacciona con sus obras, éfrente a qué?

Se produce una paradoja en la autonomia puesto que implica una dependencia de instancias
gue no son arte.

El Edipo Rey se lo puede ver desde criterios modernos; para Aristoteles la es la obra mas
representativa y singular; la anagndrisis, el reconocimiento, y la peripecia se funden; ésta
consiste en un reconocimiento. Doble buUsqueda o indagacién: blusqueda de Tebas y busqueda
de Edipo que, no busca a Layo sino: équién es él? éComo se articula eso? éCudl es la peripecia
de Edipo en relacién con lo que Sdéfocles nos cuenta de Edipo?

T1: estancia primera de Edipo en Tebas; no debia nacer porque lo dijo el oraculo, y si nace
supone una transgresion, épor qué? équé pasa si nace?

C1: lo llevan al Citerén y se libran de él; va de Tebas a C1 y vuelta a Corinto; vuelta a Tebas.
El pastor de Tebas lo entrega al pastor de Corinto.

CO: los oraculos se autodestruyen: debe nacer para seguir la situacion mitica; al dictaminar,
la tragedia es que ese nacimiento la transgresion da lugar a un nuevo hombre.

T2: va a Tebas.

Tl\ TN
C1

co— >_Esto se averigua
N después
e

T2 — _wExodo

Empieza C2
La tragedia



El Enigma era problema cientifico y técnico. El Exodo tiene relaciéon con Antigona y Edipo en
Colono.

El arte y la filosofia coinciden desde la religion.

Se puede establecer un paralelo entre el mito de la caverna y el Edipo Rey, pero sin pasar
por las ideas.

l AURUAUAU X““-P esto significa hacia el fenémeno.

Apariencia de algo fendémenos: conciencia de las apariencias.
que no eran ellas.

Mecanismo plastico irreversible, no hay aparicion discursiva en el arte como en la filosofia.

La recuperacién de las apariencias la puede llevar a cabo la filosofia, y salva los fendmenos.

El arte cortocircuita la filosofia, trabaja con plastica, sensible, estética. Los mecanismos de
produccion de la obra es la plastica, sin ideas, de ahi que se pueda ver. El arte trabaja por
reduccién al absurdo: p—0

—p ; si acepto p y me da cero, entonces tengo que negar p.
¢Cual son los mecanismos de primer grado, esa plastica en el arte?

Desde el punto de vista actual, fines de afios 60, se establecen las divisiones del arte. El
problema del arte sacro, heterénomo, es el problema de la muerte del arte de Hegel, para el
gue el arte es la manifestacion sensible de la idea, de dios, y seculariza la idea de divinidad,
problema del simbolismo. Decir “simbolismo”, en las primeras épocas del cristianismo, se duda
si utilizar la pintura para representar la imagen de los santos y cristo; época de vacilacién,
porque el simbolo équé hace? équé no hace? No hace sustituir a ese otro; la diferente
orientacion entre una tradicion helénica naturalista y una tradicion simbdlica, semita, es la idea
de mimesis: lo imito sustituyéndolo; el simbolo no sustituye, pues lo que pretendo sustituir es
irrepresentable. El Unico procedimiento que tenian los cristianos eran otros nuevos: el simbolo.

Hay diversas tradiciones:

- hinduismo

- cristianismo

- islamismo

- budismo

- taoismo
El simbolo se da en todas, en algunas aun contindan; en el cristianismo no; se acaba con el
romanico. Son épocas diferentes. Entre el hinduismo y el cristianismo hay muchas diferencias,
pero la nocion de templo, primera obra de arte, son obras incorporadas a la arquitectura del
templo, con ideas cosmoldgicas; el templo era traer el circulo, infinito, al cuadrado y ahi
coincide con el hinduismo; las diferencias no sélo son estilisticas, son templos muy altos, con
eje vertical; la escultura se inspira en el arte de la danza y hacia lo erdtico; parte de la base de
que las relaciones de este mundo y el otro consisten en que la divinidad desborda y produce
seres, y estos seres son una nada, que unen lo bello y monstruoso, los seres derivados de la
divinidad no llegan a tener consistencia, son anulados por la divinidad.

En el mundo cristiano el mundo de las apariencias sacras queda apuntalado, justificado desde
las ideas. Y de ahi la figura de cristo como hombre: la encarnacion.

El arte sacro del islamismo, budismo y taoismo se diferencia radicalmente del del hinduismo
o cristianismo, donde el infinito es pleno, no sélo indefinido. Esas otras tradiciones dios es lo
Uno, Plotino mas bien, del que no se puede decir nada, sélo por la teologia negativa. Para el
budismo la divinidad es el vacio, y para el taoismo es el no-ser.

Si lo que es comun al arte sacro es el simbolo, y la via plastica establece relaciones entre
este mundo y el otro, la dificultad es mayor en esas otras corrientes; équé pasa cuando al
representar la divinidad se va al no-ser o vacio? La dificultad es: écomo simbolizar lo que en si
mismo no es nada?



IDEAS ®

puntos
N simétricos
i NN AN AN N\
Apariencias Fenémenos A VYV \J v ® F
Esclavo de la caverna ~ Edipo

Plastica, cortocircuito de las ideas.

En Arquiloco se da unos esbozos de autonomia. Después, por el fendmeno de refluencia otros
autores lo cogen de Arquiloco, como Horacio.

La refluencia en ciencia se habla de tal, cuando en una estructura actual aparecen estructuras
muy antiguas que de repente aparecen en ella. Esto en el arte es muy comun; otra idea es la
del movimiento browniano del taxista: con ese movimiento recorre toda
la ciudad.

En Horacio, siglo I, sus Odas, las Carmina; terminan con un cambio de climax, cambiado de
registro, es un anticlimax; esto esta cogido de Arquiloco. Se habla entonces de transyecciones,
no son copia, sino importacion a sus esquemas de estructuras ajenas.

Desde la teoria actual hay cuatro grandes etapas:

. Arte sacro.

II. Arte técnico. Hay muchas artes, predomina la tradicion de oficio. éQué criterios de
identificacion del arte? Es el oficio (s.XV-XVI). No existe el término “artes”, sino artes o
técnicas; el modelo es el naturalismo; los dioses aparecen con forma humana en las
epopeyas ya. Y en el cristianismo el resultado es el mimo.

I1I. Arte critico. Empieza cuando se necesita con el fin de montar un sistema que haga
posible la identificacion de la obra. Aparece “arte”, en singular, su idea filoséfica, como
la de ciencia. Eso sdélo se da en el plano tedrico y es muy dificil aplicarlo; el critico va
mas alld que la teoria y aterriza en los casos. Marc Jiménez tiene un libro: “"La crisis
de la critica”. Todas artes deben ser subsumidas en la idea filoséfica de arte y el critico
acerca controversias. Aparece el arte elitista, abstracto.

V. Arte difuso. El arte ha desbordado los limites convencionales y la linea de demarcacion
se desvanece en el “arte de masas”, que Kant hubiera negado, pues si el arte tiene un
efecto de divertimento eso es interesado y el arte es desinteresado; pero es arte con
inmensa influencia; de la pura diversion puede haber pura subversion.

Surge una teoria desde la que nosotros podemos volver la vista atrds y recuperar muchas
artes de otras culturas: recuperacion en la retroaccion; hay una teoria estética y una idea
estética donde construimos un “museo imaginario”: aunque esto va en detrimento de la
produccion artistica. Y surgen también obras de arte que camuflan una teoria y dejan de ser
arte.

Otra consecuencia paraddjica: con el predominio de la teoria estética en el arte actual, con la
inflacion de una teoria tan inmensa, hace que esa misma teoria sea cada vez mas dificil de
mantener: al aumentar la extension, disminuye la comprensidon; y asi, el tedérico suplanta al
critico.

GRANDES CUESTIONES DE LA TEORIA DEL ARTE, que se refieren entre si.

1- Recuperacion: lo que ha sido y no ha sido arte.

2- Capacidad de variabilidad o adaptacion del arte.

3- Reactividad: recupero las artes de todas épocas y descubrir eso es descubrir Ia
variabilidad del arte de todas épocas y a siglos de distancia ha habido arte, pero funciona
de diferentes maneras y con mas o menos efectos, pero sin embargo se sigue hablando
de arte: porque el arte es reactivo, reacciono ante algo ajeno, y esto no lo hace la ciencia.
Las funciones del arte son diferentes en diferentes épocas, pero su funcion es reactiva.

4- Doble estructura: en el artefacto: primer grado; y en la obra: segundo grado, efecto
siempre reactivo. El primer grado es construccién, ciencia; el segundo filosofia, efecto
reflexivo.

La representacion en escena de FEdipo Rey es como los oraculos se suicidan. El

descubrimiento de Edipo es que los oraculos no funcionan. El de Delfos trata sobre




acontecimientos concretos: “tU vas a matar a tus padres”. El oraculo de la Esfinge trata
cuestiones del orden general: unidad sobre el tiempo humano, de tipo cientifico. Al descifrar la
Esfinge Edipo, Creonte dice que durante mucho tiempo nadie se habia preocupado de saber
quién habia matado a Layo porque lo impedia la Esfinge. Edipo, asi, desbloquea la situacion
“mitica” y acelera la des-estructuracion del sistema mitico de la Esfinge.

N

> Ciudad, interior
ARTEFACTO,
estructura técnica que
queda oculta

Campo exterior >

I. ARTE SACRO, simbolo

II. ARTE TRADICIONAL, técnica

ILUSTRACION
I11. ARTE MODERNO ROMANTICISMO
Critica
VANGUARDIAS

Iv. ARTE CONTEMPORANEO: recuperacién, asimilacién, doble estructura.
Sobredeterminacién actual, teoria.

Ej: Oda 30 de Horacio, libro III; afio 23 a.n.e. Tema: équé es la obra de arte? équé estoy
haciendo yo? : —¥
A/T --------- [ actualidad mia, diacrénica.

Obrade |
Horacio |
!
contexto
sincrénico

La actualidad de la obra y la actualidad de la filosofia son muy diferentes; no tienen nada
qgue ver; la actualidad del arte, si todavia produce experiencia estética tengo explicar porqué
y qué significa ser actual. ¢Qué tienen de original las formas del arte sacro? La clave es la
autonomia; ésta llega cuando se zanjan los problemas de las querellas iconoclastas.

Las razones por las que nos interesa ahora el arte son diferentes de las razones por las que
vemos ahora un arte no-sacro.

éPor qué el romanticismo es “principio de oscuridad”? A partir de 1800 se anudan los
Ultimos ilustrados y los primeros romanticos: Schiller, Morizt. Tradicionales son aun: Bach,
Haydn, aunque también son modernos.

I Marc Richir diria mas bien situacion mitoldgica.



La autonomia del arte culmina en las zonas 1 y 2. El romanticismo, en tanto que
culminacion del arte técnico, vio las enormes contraprestaciones y contraindicaciones de la
autonomia moderna del hombre y la culminacion del arte tradicional. Lo hace con
mecanismos teodricos oscuros, con reduccionismos; dispone de tres mecanismos: ciencia,
filosofia y arte; y sus relaciones examinadas de modo reduccionista, dando privilegio a uno
de los dos polos. Hegel se inclina mas bien por la filosofia y Schelling y Goethe por el arte.

La idea de Nietzsche es que, de los diferentes teoremas de los ilustrados y romanticos,
sacrifica dos de los vértices en pro del arte.

Hoy ya decimos que cada polo tiene su verdad: de la ciencia, del arte, y de la filosofia.

Benjamin introduce la idea de aura; hoy "aura” no tiene el mismo sentido que antafio; seria
un residuo del arte sacro, distancia sagrada, unicidad. La pérdida de ese aura se produce en
las vanguardias; estas se ven de dos modos:

1) Benjamin, y los alemanes y centroeuropeos, dicen no a la autonomia del arte en las
vanguardias.
2) Adorno dice si a la autonomia.

Para Benjamin las vanguardias suponen la pérdida del aura, de esa “huella”: unicidad,
autenticidad, originalidad, distancia, contemplacion; cuando el hombre dispone de
procedimientos nuevos,(por ejemplo, cuando en una fotografia no hay un original) y la idea de
unicidad, ejemplar Unico, para los bizantinos esas ideas significan algo diferente; para ellos es
original si funciona; no interesa el autor ni cuando lo hizo, ni si esa obra llega a hoy intocada.

El “aura” quiebra con las vanguardias: sacrificio del aura, pues ya no valoramos lo original
porque hay unas técnicas perfectas de reproduccién. La distancia y la contemplacidon también
se han acabado.

Lo que el cine y las fotos hacen es que su efecto ya no tiene nada que ver, pues son efectos
politicos; ya no hace falta una competencia especial para hacer cine o fotos.

Las vanguardias acercan y reintegran el arte a la vida: democratizacién del arte, desaparece
el arte.

Para Adorno y la inspiracion nietzscheana, Bataille, hablar de arte es hacerlo de la soberania
del arte; la tesis de Nietzsche de la soberania del arte: arte es manifestacion de la voluntad de
poder. Hay una verdad diferente en la ciencia y en el arte; el arte crea estructuras con
mecanismos del arte, voluntad de poder.

¢Cémo entender un “collage”? En un caso, lo que permite la doble interpretacién es la doble
estructura, la subestructura técnica es indiferente, pues cualquier persona puede apretar el
botdén sin conocer su técnica; de ahi que el arte estd en funcidn del efecto; por su exigencia
técnica cada vez mayor el arte se va al efecto, la gente. En el otro caso, el arte no debe tener
censura que dictamine, uno es libre de construir con arreglo a la légica interna y lo de menos
es el efecto: afan de construir y destruir. ¢Qué hay de comdn?

NECESIDAD TEORICA/ NO HISTORIA POSITIVA

HISTORIA ESTETICA: problema de la conciencia de los fendmenos en cada
momento; en los tiempos modernos ciencia de fendémenos artisticos.
Hoy se habla de una verdad del arte.
IGUALDAD CONSTRUIDA CON APARIENCIA

TEORICO ESTETICO

PRACTICO
Ahi se da una apariencia de claridad de la distincién; porque el arte, su territorio es

reactivo, subordinado. En realidad, se trata de sustantividades a resultas de lo que ocurre en
los otros dos territorios. Asi, la obra de arte total seria el cine, y no la épera de Wagner.

En la cuarta época no hay corte drastico sino: o prolongaciéon, o exacerbacion, o
amortiguacion, de ejemplos de la época anterior.

Peter Biirger habla de las vanguardias como que disuelven el arte en la vida, y que anulan
la autonomia del arte. Hay una aparente obnubilacién de esa autonomia que, a lo mejor en el



siglo anterior se habia dado por gran conquista, impactante autonomia; ahora esa autonomia

queda relativamente suavizada.

O DIFUSO::..:: fronteras no claras; procesos no analizables con el verdadero - falso. Esa
autonomia es difusa: arte bajo, arte alto; cuando se dice esto aparece lo difuso. Hay
0smosis del arte, introduce la linea de lo difuso y enmascaran la frontera.

Otro problema es el arte que se identifica con una obra. En una instalacién hace crisis la
obra. Zona intermedia donde el arte se difumina.

0 ADAPTABLE: mecanismos del arte, capacidad de ADAPTACION.

O RECUPERACION.

¢Qué pasa con lo tedrico? No ha disminuido la intensidad tedrica, sino que se ha aumentado.

La teoria ejerce funciones de la critica anterior, y esa funcién no le compete a la teoria.

A. Danto hace una teoria del arte pop: teoria que usurpa funciones de la critica. Exceso de

teoria, arte sobredimensionado.

obra (|8 actualidad
I

contexto, interpretdciones distintas y sin cesar; “crecer y renovarse”.

Ritmo y musicalidad griegas; de Arquiloco a Pindaro.

Dimensiones de contexto y dimensién de actualidad; estas se rigen por una ley doble; estan
en funcion una de la otra. La relaciéon con la obra no es directa sino que tengo en cuenta el
contexto y viceversa. ¢En qué se diferencia una obra pasada, contextualizada y una no
contextualizada artistica? ¢Qué debe pasar para que una obra sea y quede como obra?

- romper con su contexto, despegarse. La obra hace esto: o, CIERRRE, autonomia que

vuelve a su base y es capaz
de subvertirla, o absorverla
o criticarla.

Hay dos leyes duales, negativas, que rigen dos errores:

1) Reduccionismo, reducir la obra de arte al contexto; error idealista en la horizontal, se
escapa de mi presente pues se cuidan que la obra tiene una identidad en si; no hay
recepcion actualizada.

2) Reduccionismo, reducir la obra de arte a la actualidad, interpretacion idealista en la
vertical.

Hay también una ley de la doble ruptura, Bollack.

“ARTE”, no habia teoria del arte

post-modernismo

| ‘ vanguardias

CORTE, épor qué se produce? Por
tres rasgos nuevos:

L ==

I. Establecimiento de una relacion con el arte del pasado. Aunque no es absolutamente
nuevo.
II. Arte como produccién y la teoria del arte. Se ha producido una relacion muy extrafia.

La teoria del arte interfiere en la produccién. Los rade-made de Duchamp provoca



gue un artefacto no artistico, lo presente como obra de arte e interfiere la teoria sobre
la produccidén; hacer ver que eso es arte por la propia teoria y no por sus propios
mecanismos o medios objetivos; es el mundo del arte.

I1I. Nueva relacion entre arte alto y arte bajo, cambian las relaciones. El minimalismo vy el
expresionismo americanos es influencia de lo Ultimo europeo. El arte pop, post-
vanguardias americanas, no es ya de las vanguardias, pues ya no van referidas al
mundo sino al mundo a través de las imagenes trabajadas en un segundo nivel
popular, de segundo grado; sobre el mundo ya visto por la visidon popular, abre el
angulo y difumina las fronteras; ya no seria arte de élites. Se estaria por primera vez
atacando a la idea de arte. No hay la permanencia del arte, sino que hay
instalaciones. Para Schusterman el arte antiguo es arte; pero eso no se discute, no
por la propiedad de actualidad, pero hay un punto que un producto artistico alejado se
resiste a la realidad, por ejemplo los ejemplos de Horacio y Rilke. ¢COomo recuperar
esas obras? Para Gadamer la disponibilidad de las obras es clara, por una tradicidon
ininterrumpida; pero hay resistencia del arte a ser actualizado, y que una obra “x” se
refiere a mi contexto y mi actualidad. Hay una tensién, éiqué relacion hay entre
ambos? Doble ley, dos extremos:

- teoria sociologista: la obra se reduce a su contexto.
- Teoria actualicista: reduce la obra a mi presente.

Asi pues el sociologismo desactualiza, el actualicismo descontextualiza y la obra queda
flotando. Para el primero la obra queda determinada por su contexto: el ser determina la
conciencia; la determinaciéon de la obra por su contexto, si es obra, en un momento se
independiza del contexto y puede llegar a influir sobre él. Si esto no ocurre asi es un
documento; si mi perspectiva es estética se produce un cierre segun el cual, si bien la
determina el contexto, ese cierre en un momento determinado le otorga reflejar la época, la
critigue o que la modifigue. No hay reduccionismo asi, una obra pasa necesariamente por mi
interpretacion de la realidad, teoria actual, cuando la obra cierrra y se independiza de mi, es
capaz de refluir a mi actualidad, decirme a mi algo; una obra resiste a la época y mi
actualidad, aunque disponga de una teoria, no puedo reducirla a ella. éCuando empieza la obra
a aparecérsenos de esta manera? Cuando hay una resistencia al medio, pero influye en él; y
cuando hay resistencia a la actualidad; doble resistencia, doble referencia, y ambas influyen
una sobre otra, cualquiera de las dos se refuerzan y se reducen:

O O

Ahora nos encontramos con que debe haber una criba para ver qué obra tiene resistencia
para aguantar esta prueba y seguir siendo obra de arte. La historia del arte tendria interés si
los productos, después de esa prueba, siguen siendo arte.

El concepto de arte es del siglo XVIII, y sigue vigente. Y nuestra época no esta siendo lo
suficientemente fuerte para cambiar aquel concepto del siglo XVIII.

Hamlet, de Peter Brook. Memoria del pasado, pero deprimida; Hamlet queda paralizado: “La
conciencia nos hace a todos cobardes”; se trata de la conciencia como recuerdo interiorizado,
gue le impide pasar a la accidén; se convierte en una sombra, seres no reales. Actor que rompe
unas relaciones con la realidad y finge ser loco. En el verso 166 se puede ver la funcion de la
obra en el contexto; empieza en ese verso. Los versos 3,2,124 es la confrontacion de Hamlet,
su doble, y establece una conexién con la realidad a través del teatro; sélo es posible



establecer una nueva relaciéon con la realidad cuando esta ha muerto, a través del arte, y pasa
de la ilusién de la verdad, a la verdad de la ilusién; llegar a una verdad que no oculta nada. Y
asi Hamlet inutiliza su memoria. El efecto de una obra sélo es posible en estos términos: obra
como espejo de la realidad, en tanto que efecto. Es la anamdrfosis: sesgar la visidon de una
manera determinada; la anamodrfosis es asi subjetiva. Espejo anamorfico. El teatro como
espejo, el arte me da una verdad que no oculta nada; es un instrumento psicoanalitico. Esa es
la reflexion tedrica meta artistica en la obra. Hay unas refluencias sobre la realidad que son
reinfluencias; y eso es lo que nos permite actualizar.

En el quinto acto, verso 280, del Hamlet, que fue escrito en 1603 Horacio encomienda a
Hamlet que perpetle la obra: "Oh, por dios, Horacio ¢qué hombre herido viviria después de mi
si las cosas permaneciesen asi desconocidas?”. Si en ese momento acabase la obra; la
recepcién de la obra estd incluida como elemento de la obra. {Qué artilugio es este en la
Historia de la estética? Es manierista. Hay un paralelo con el Segismundo de “La vida es
suefio”, 1635. Entre las dos obras hay una distancia entre una época manierista; es el mismo
juego de espejo y autorreferencias de la obra que en las Meninas. Relacién realidad-
apariencia, pero se trata de una realidad degradada de Dinamarca. Hamlet se refugia en la
memoria, queda paralizado, no puede actuar sobre ella si no es por el arte, a través suyo, a
través del espejo deformante, y al reflejar la realidad deformada se recupera la realidad, y en
ese momento actla Hamlet, cesa su apariencia de locura, pues la loca es Ofelia, y al final
entra en accion.

En La vida es suefio las relaciones apariencia-realidad también se dan, no manierista en
cambio, sino barroca; el tema es el mismo, la modificacion de la realidad en el juego
apariencia-realidad; sélo varia el mecanismo; la salvaciéon de la realidad viene dada por las
“buenas obras”, “buenas acciones”; Segismundo se salva, no por el teatro, sino por el “obrar”.
Hay también juego filosofia-realidad, pero en un clima pesimista, y la salvacion esta en las
obras.

Se trata de una estrategia retrogradante, mas logica incluso que el paso a paso; salvacién en
el arte; pues en este se presupone el arte, que ya existe. Retroaccién para entender
“légicamente” lo anterior, mecanismo dialéctico: aceptamos que existe la post-modernidad.

En el libro "Desde el arte conceptual al arte cultural” de una catalana, en Alianza, se atreve a
hablar de apropiacién; desde la teoria del arte conceptual se habla de que el arte se apropia;
hay ahi una ignorancia entre si de la teoria y de la praxis.

Dos modos de ver el expresionismo abstracto son: Greenberg y Rossenberg; se trata de
una polémica sobre el arte como accién, gestualismo. Desde Hegel se ven las relaciones entre
el Arte y la teoria; son relaciones ocasionales y su variacion llega a hoy con que el arte se
quiere apropiar de la teoria.

Hay:
I. Apropiacién de la teoria.
II. Apropiacién de la historia; empiezan las citas historicas, préstamos, copias, o

eclecticismo, o gigantesco pastiche (post-modernidad?) ¢éQué relacidon hay entre
nuestra situacion actual y la historia? Estamos en condiciones de apropiarnos del arte
de todos tiempos.

I1I. Apropiacién de la realidad. Herder tiene un estudio que se titula “"Shakespeare”,

también Stendhal dice que el arte nos vuelca hacia el futuro, promesa de felicidad.
Hay unos limites: arte gestual, minimal y conceptual, que terminan las vanguardias
(aquel arte que de los dos rasgos de la modernidad, actualidad-novedad, se queda
con uno, con la fase de actualidad).

Lo post—-moderno es historicista.

Para Baudelaire el arte es efimero y pasajero, no es eterno y ahi esta la belleza y no en otra
parte; asi, se atiene a lo radicalmente actual, a lo que se afiade lo radicalmente novedoso,
absoluta novedad; el arte es una ilustracion de lo supuesto en el manifiesto, por la carrera
desenfrenada a lo original, novedoso.

Ahora ha decaido /o novedoso porque ha cesado el modernismo; es un periodo moderno y en
la estela romantica. La metafora bélica de la vanguardia ha desaparecido; al desaparecer la
novedad nuestro modo de acercarnos a lo pasado, al arte del pasado; ahora ir al Guggenheim
es como ir de peregrinacion a San Pedro de Roma.



¢Qué pasod en la década de los sesenta? Antes de la apropiacion. La originalidad se llegé al
limite por agotamiento; y ahi empezd el post-modernismo: necesidad arquitecténica, citas
historicistas, eclecticismo. Agotamiento de Ilas oleadas post-modernas: objetividad
apropiadora: momento en que el objeto “arte” se desvanece de dos maneras: construyendo un
HIPEROBJETO, minimalismo. El arte sale de las vanguardias: objetos encontrados, dada,
surrealistas, que es lo que se ha convertido en la tradicién de los pseudo-objetos; pues bien,
aquel hiper-objeto lleva al limite las vanguardias. En el arte minimalista, conceptual y gestual
la novedad objetiva llega a sus limites, llega a que el arte nunca ha construido objetos; ni en el
arte sacro si quiera, pues los objetos se sustraen al publico, las imagenes divinas, que es una
sustraccion a la utilidad. Las obras acaban en no-obras: gestualismo, en el limite no hay
obras; parecido a lo de Plotino, de las obras no hechas por las manos del hombre, pues la
materia es mala, y la obra mejor es la pura idea, puro acto.
> Gestuaslismo: hay una polémica Greenberg - Rossemberg. Greenberg apadrina
tedricamente el gestualismo; reduccidn a gesto, pseudo-objeto. Para Greenberg lo
fundamental es el medio, el medium; la pintura, acentuacién de lo que la obra tiene de
medio puro; todo lo que en la pintura fuere empirico, afiadido; llega a una definicion limite
de la pintura desde sus medios, llegar a la planaridad; pura objetividad de la pintura,
absoluta actualidad de un producto, autosuficiente con relacién al medio: eso era el
expresionismo abstracto, arte puro; el cubismo era arte puro. Lo accesorio quedaba de
lado; construccién pura.

Harold Rosenberg se fija en Pollock; desde Pollock a Rothko hay un proceso, no puro, no
dominio propio sino voluntad de expresion. Lo que aprecio ahi es a Pollock; el expresionismo
abstracto es un proceso y accién. Voluntad de expresion; los cuadros de Rothko invitan a la
meditacidén, veo las huellas de la actividad de Rothko; no pintura-objeto, sino pintura-acto.
Tanto Greenberg como Rosenberg tendrian razén; son artes que necesitan objetividad minima
para verlas. La objetividad me manda a aquello que fue un proceso; pervive de alguna manera
la actualidad, el gesto o el proceso.
> Minimalismo: movimiento americano, reduccion a algoritmo. Fase terminal del arte de las

vanguardias, como hiper—-objetos; son obras que el artista ha tenido en su mente antes de
hacerlas; son obras preconcebidas; la realizacion asi no anade nada a la preconcepcién; es
como el algoritmo, sélo en la mente. Preconcebido con materiales formales, y los estéticos
son irrelevantes. Esto no lo hacia Picasso, empieza un cuadro y lo va modelando y no se
reconoce un primer cuadro candidato a obra. Se aproxima a las obras cientificas regidas
con una ley formal. Hay un algoritmo determinante, obra convencional donde las partes
estan sometidas al conjunto y por eso Picasso va variando, en torno a una idea central. La
obra acaba cuando no toco nada y no estropeo la posible totalizacion de la obra. Las partes
ahi estan subordinadas, totalizadas.

En una obra post-minimal, las partes estan seriadas, importa que la obra se adecue, hay
control riguroso de la forma. Y cuando pasa a la acciéon lo hace directamente. ¢Es esto una
situacion limite? Creer que la obra es tan absolutamente preconcebida que lo de menos es el
proceso de construccion, el algoritmo estd determinado. Esto es limite. Cuando se pasa a la
accion hay componentes que hacen que la realizacion, por esos componentes nuevos no
previstos en la realizacién; asi, no hay arte minimalista puro. Ej: la escultura Quiasmo:

/

10



> Obras conceptuales: son mas radicales. Reduccién a una teoria, se llega al no-objeto.
Joseph Kosuth habla de arte puro analitico. No se le afiade ni el contexto. No hay
informacion, es siempre verdadero. Es analitico, no sintético, no me anade nada nuevo.
Representa las intenciones del artista, es como si la obra dijera “yo soy obra de arte”;
arte = teoria. No tiene contenido, a no ser su enunciado. Pero este arte necesita una
contextualizacién para, si quiera, verlo. Hay algo ahi afiadido, no tautoldgico, sintético;
hay algo material y contextualizado, lo que sea. Es como si fuera un rade-made sin
ayuda; pasar de la forma al enunciado; la ayuda, la inscripcion sin el rade-made = pura
obra conceptual. Hay dos tipos de rade-made: el botellero tal cual a la exposicion; el
urinario no, pues lo cambia de posicion y lo firma. Pero tiene algun tipo de contaminacion;
un contexto para convencerme yo de que veo “arte”.
Cuando se agota la época de la novedad se pasa a la post-modernidad; se sigue siendo
moderno, pero no modernista.

Danto, Schaeffer, Genette estan en posiciones casi kantianas; aunque Kant habla de la
naturaleza; la naturaleza es obra si yo transformo la naturaleza en paisaje, si es arte; no
existirian los paisajes si no hubieran existido los pintores; la estética asi, depende de una
conducta; el placer es por naturaleza.

Para Goodman la estética es un cierto modo de simbolizacién; para Schaeffer y Genette la
estética no es una disciplina autonoma, no esta separada de la antropologia; seria estética
antropoldgica, no distingue entre lo estético y lo artistico, pues todo es cuestion de
comportamiento. Genette estaria frente a Dominique Chateaux, y Schaeffer frente a Rochlitz.

Hay una cuestion anterior a Kant, que arranca con el concepto antiguo de belleza:

ENFOQUE ARTISTICO ENFOQUE ESTETICO

El arte era auxiliar de mitos y religiones. La tejné poietiké y el arte técnico eran lo mismo.

Para Aristételes el arte se trataba de ayudar a que la physis se despliegue, con lo que el
arte no supone ninguna novedad, sélo despliegue de potencialidades. La belleza es un
fendmeno estético que amplia en las obras la naturaleza, la despliegan; es algo objetivo
pleno; los productos artificiales prolongan la naturaleza, son objetivos y pueden ser
normados; no son cientificos pero son objetivos.

El actualismo es un término del romanticismo:

| Arte sacro | arte técnico | |arte mogderno |post-vanguardias
| l\/anguardias

| | |
\/ ROMANTICISMO

MIMESIS, BELLEZA

a ciencia deja de ser representacion, empieza la
autonomia, la construccion con criterios auténomos. Crisis de la idea de belleza, idea clasica,
y eso es lo que cambia; a lo largo del siglo XIX va a ir entrando en crisis la belleza clasica; y
en Diderot ya se habla de expresion. En el arte moderno los canones cambian y se recupera
el arte sacro, que tiene unos esquemas mas cercanos a los modernos.

Términos del siglo XIX de /o bello: expresivo, grotesco, feo, “bizarre” (de Baudelaire, lo
extrafio, raro, no ordinario), lo Uunico, caracteristico, lo actual, nuevo, transitorio,
(Apollinaire), inconsciente, irracional, instantaneo, convulso (Breton), inestable (Valery),
choque, insumiso; todas son maneras que la practica del arte tiene de modalizar la idea de
belleza hasta anularla; postergacion de valores estéticos en beneficio de lo artistico en los
siglos XIX y XX. El arte pop es un limite donde se produce una modificacién artistica de
rasgos estéticos.

El post—-modernismo ya sabe deslindar lo estético y lo artistico; équé no tienen que ver?

> PRACTICA: artistico: ARTE. Racional, tejné, hacer con intencién; hay ahi una definicién

circular, de peticion de principio: “el arte es aquello que pretende ser arte”; lo que hace

11



gue algo sea arte no son cuestiones estéticas, sino de otro orden: arte conceptual, por
ejemplo, que es sélo cuestion tautoldgica; la teoria institucional estda muy cercana a la
teoria del arte conceptual; es arte por consenso institucional: mundo del arte.

> Lo ESTETICO, como actitud, es un concepto que no tiene que ver con la practica
artistica, pues una puesta de sol era estética, como recoge Kant. Es desinterés frente al
interés artistico.?

La dificultad no es comprender que el arte griego y la epopeya estuvieran ligados a zonas de
desarrollo social; sino que la dificultad es que aln son normas y modelos inaccesibles. Cémo
hicieron eso con una base técnica infraestructural minima; cdmo es posible que productos que
estuvieron en una estética pasada, artisticamente siguen funcionando. No puede haber juicio
de gusto, como decia Kant; ahora no digo que algo es arte con arreglo al principio del juicio
del gusto; es arte por otra cosa, que incluya motivos estéticos.

MOMENTO ESTETICO MOMENTO ARTISTICO

Diferenciados que
Colaboran

Esquema reductivo: componente estético de la obra: belleza y gusto el cual, hace de la
estética actitud humana; la belleza para Kant ya no es Symmetria, y este es el Unico punto
donde se desmarca de la vision antigua. Con todo, se trata de una estética fallada en Kant,
épor qué? En la Critica del juicio lo que da la experiencia estética es el juicio de gusto en
funcidn de un ejercicio; eso no es ni mas ni menos que confirmar mi propio gusto, el arte no
pinta nada; confirma el gusto de la gente y en el limite mi propio gusto: reduccionismo del
juicio de gusto; el arte no modifica nada, es un libre juego; quedarme o confirmar lo que yo ya
se; se trataria entonces de la obra de arte vista desde el gusto, por eso ni siquiera es actual;
la obra queda anclada en su época, y se convierten en obras vistas por un historiador. Pero el
arte no lo vemos asi. Si reducimos la obra a mi gusto actual, lo que yo soy queda confirmado
por la obra de arte; si reducimos la obra a su contexto la reducimos al momento; si juzgo con
componentes de belleza y gusto, eso es reduccionismo estético; por eso en un rade-made no
hay momento estético, caso en que sélo funciona el arte como teoria, pero eso no modifica mi
sensibilidad, se reconoce que eso es arte; si lo reducimos al momento artistico, es arte activo
pero estéril; sélo queda cambiada mi idea tedrica de lo que es arte.

¢Coémo colaboran los momentos?

Empieza funcionando el momento artistico; me interpela y me exige que eso es arte o no, sin
entrar en la critica, gusto, etc. Una vez que reconozco que eso el arte, he superado el
horizonte del arte como técnica o de las bellas artes. Nueva categoria ontoldogica de seres a
partir del romanticismo. Y entra en funcién el juicio de gusto; aqui funciona el arte como una
trampa, invierte el gusto kantiano; queda enjuiciado mi gusto; la obra define un marco y en
ese marco se ejercita el gusto o la sensibilidad; mi gusto se pone a prueba, a propdsito, con
ocasion de la obra de arte, desde la raiz misma del conocimiento del mundo que tengo... La
trampa es admitir que eso es arte, y ahi estoy perdido. Experiencia estética doble: plano de la
definicién del marco; arte enormemente descontextualizado.

La nocién de nimero se ha ampliado a otros terrenos a partir del siglo XIX, al mismo tiempo
que se ha ampliado la nocién de estético, sensibilidad.

El arte moderno abre posibilidades mucho mayores, con mayores recursos para definir el
marco artistico, y recursos mas complejos, la trampa es mortal si me presto al juego del arte,
mi sensibilidad queda atrapada; quedan modificadas las raices mismas de mi conocimiento; mi
sensibilidad y las raices del gusto. El arte académico es estéril, pues lo mas que llega es a una
teoria.

El efecto del arte es triple. EL Hamlet no queda reducida a la base, sino que desactualiza; si
se interrumpe la reduccion estética se libera la persistencia artistica. Si rompo las dos
reducciones se libera el arte de dos maneras, dos efectos, que son dos leyes que estan
cruzadas:

1. Selibera la persistencia artistica, la obra de arte, y pervive hasta mi.

2 Leer la introduccion a la Critica de la economia politica de Marx.

12



2. Se libera la absorcion artistica.
Efecto de persistencia, pervivencia de la obra; efecto de absorcién, simbolizar, no son meros
reflejos sino algo mas; poder de absorcién de la base de la que proceden; iluminan la base.
Son dos leyes que estan cruzadas. La absorcién se produce desde el momento en que la obra
cierra, momento artistico que, libra la obra.
3. Las obras llegan hasta mi y producen el tercer efecto: modificacion de mi sensibilidad. Se ha
liberado el gusto kantiano; me sigue afectando tanto como cualquier obra actual; se amplia la
sensibilidad, el arte e mas invasor.
Sigue siendo actual.
[ —
I

reduccion estética.
No sélo es reflejo de la base, teoria del reflejo; me explica la época; reobra sobre la época, a
la que simboliza. El efecto de absorcion es simbolizar.

Gracias a los dos momentos se habla de flexibilidad de la obra; me permite analizar las obras
de todas las épocas.

Ejemplo: La cupula de la roca, obra arabe; se ha conservado tal cual; se hace cuando todavia
no habia un género de mezquita; hay iconofobia, desconfianza del poder del simbolo; llega al
mundo bizantino, Plotino. La decoracién consiste en recursos estéticos estrictamente
bizantinos; se presenta como superacion de las otras religiones; su estructura es octogonal
con una cupula en el centro y una roca en el medio en el suelo: la roca de las tres religiones,
donde los simbolos no estan, no existen. Es una obra de propaganda, para los no creyentes:
ha surgido un nuevo poder y va a quedar ahi para siempre, sin concesion ninguna; eso es el
islam. No disponian de simbologia alguna, porque las formas estéticas estaban ocupadas por
bizantinos y persas, y ese significado no podia ser evacuado; se deciden por un mecanismo de
apropiacion, imponiéndoles, a todo occidente, una nueva norma artistica: momento estético y
momento artistico; y el islam tiene sdlo potencia artistica y no estética. Las tres religiones
tienen los simbolos ya ocupados; el islam va sin simbolos; sélo hay momento artistico, y no
necesitan intermediario simbdlico. Lo importante es la funcion que, va a privilegiar los vacios y
no los llenos; un vacio es un lugar para poder prosternarse, donde ir toda comunidad de
creyentes de la localidad. No iban a escuchar; se escucha los muecin de las torres que llaman
para ir al lugar vacio. En la funcién lo esencial es la orientacion, con una funcion; no interesa la
estructura, como forma, sino forma vectorial, orientacién. Los vacios estdn orientados.
Interesa el nuevo tipo de ordenacion moral, la vida recta. Todo es apropiado; no hay momento
estético. Importa la orientacién de toda la mezquita.

Los bizantinos y los persas: santidad, riqueza, poder; si hay simbolos y momentos estéticos;
aunque eliminan las representaciones de los seres vivos, hay vegetales y ornamentaciones,
aniconismos .

La roca es el simbolo de la apropiacién del lugar; se cierra el circulo; se ha apropiado de un
lugar santo para judios y arabes. Se apropian de un territorio y unos simbolos que no son
suyos; simbolo de que se ha apropiado de un lugar santo: apropiarse de esquemas estéticos
ajenos porque ellos no tenian recursos simbolicos propios. Es un robo que lo convierten en
virtud. Apropiacién de los simbolos, eso es simbdlico. Hay también una inscripcion donde se
dice al espectador que se convierta o se someta porque ahi se van a quedar para siempre, la
roca se queda ahi; son enormemente modernos que se fijan no en la estructura sino en la
orientacién, en lo vectorial; y cogen a Adan también como judios y cristianos; el islam estd
justificado en la apropiacion de recursos estéticos de ellos y les imponen una configuracion
artistica distinta nueva: primero caligrafia; segundo configuracion extrafia en cuanto a la
funcion; su esfuerzo no lo ponen en recursos estéticos; estos, se apoderan del préjimo, encima
del templo de Jerusalén. Las naves son asimétricas, estan orilladas, lo esencial esta fuera de la
obra de arte que es la direccién a la que debe ir todo; significa lo humano es lo vacio y la Gnica
realidad es lo divino, lo lleno, dios. El arte, asi, es una apariencia mas radical que en los
romanticos, apariencia en sentido mas riguroso; momento como conformacion no estructural.
Y, le plantan en el centro un recitado; no es lo esencial sino lo que estd en la trastienda; no

13



inscripciones que estan a la entrada; lo que se ve de golpe es lo ajeno. Momentos estéticos
cogidos del prdjimo; el recitado esta dividido en seis partes, obra de propaganda: “Oh!/ Gentes
del libro: no os sobrepaséis la medida... no digais sobre dios mas que la verdad... si el mesias
es hijo de Maria y profeta de dios... no digais tres, dios es unico. ¢Como podria tener un hijo?”
(en el libro de Andrei Grabar)

Desconfianza de los simbolos en general; su Unico recurso estético es la caligrafia
iconografica: nuevo avance estético: arabesco, ornamentacion nueva, por obra de la
geometria; y nace una estética arabe ornamental3, pero no decorativo; lo ornamental tiene
funcion simbdlica. No es decoracién del mundo tardo romano. La ornamentacion es decoracién
con funciones simbdlicas de las relaciones dios-mundo. Hacen la belleza efimera, obra rapida y
muy superficial, casi ilusorio; sdlo importa el exterior; aparecen no unidades modulares, el
moddulo estd a expensas de la eleccion de los espectadores; no hay rigidez; no hay unidades
modulares reconocibles, es fluido. Lo interesante son las relaciones; estd a expensas de la
libertad del observador; independiente de la forma.

MOMENTO ARTISTICO MOMENTO ESTETICO

Son irreductibles, a no ser en los ejemplos limite de Duchamp o Pollock. Hay una rotura de la
simetria entre la produccion y la recepcion; desde el punto de vista gnoseoldgico esta rotura es
fundamental, por ejemplo, para interpretar la Cupula de la roca que, sélo tiene de artistico la
caligrafia. Se trata de dos momentos diferenciados; es imposible que un momento reduzca a
otro. Hay componentes en cada dimension que se nos escapan. Los momentos no
corresponden exactamente con la produccion y la recepcidn; hay cierto paralelismo, pero nada
mas.

El arte sacro a lo largo del tiempo se ha ido desarrollando a través de bolsas con
funcionalidad religiosa, donde lo artistico subsume lo estético. Se apropian subordinando a sus
propios criterios; la obra esté mas proxima a una obra moderna, pues en lo tradicional lo
estético estd muy valorado, pues la belleza es subjetiva; para lo sacro eso no es asi, y
desaparece lo estético en lo artistico, la belleza desaparece en dios, pues el bello es él. El
cristo feo rompe esto.

El arte técnico es representacion o mimesis; cuando distinguimos en esas obras, por ejemplo
una tragedia, o una barroca, ocurre que el momento estético subsume al momento artistico,
pues predomina la teoria antigua de la belleza como belleza objetiva, simetria; mimesis que
promueve una construccidon armonica cuya resultante es una belleza con caracteristicas
objetivas.

El arte producido después de la existencia de la nocién de arte ocurre lo contrario: lo artistico
enmarca a lo estético. La construccién, en el fondo es reconstruccion; la ciencia a partir de
Newton se basa en: términos, operaciones y relaciones; vuelvo al azufre de la naturaleza como
resultado de las operaciones quimicas.

Estético rtistico

artistico estético

desaparece la idea de mimesis. Aqui estd Kant, para el que /a
symmetria es subjetiva, es juicio de gusto pero que puede ser universalizado. Zona de
transicion, lo estético empieza a desaparecer, pero €l aun no tiene conciencia clara que, llega
con Moritz.

Hablamos entonces de un sistema de apropiacion nuevo: los términos estan tomados de la
naturaleza: apropiacion de elementos reales; la ciencia no se presenta ante la realidad como
copia, sino que entra a saco en la realidad y toma sus elementos; es ciencia operativa, se
entromete en la realidad, construcciones objetivas, el receptor queda despegado, excluido, y
eso se repite. Es objetivo porque ha sido plenamente subjetivo. Una vez reconstruidos los
términos en operaciones cientificas, el azufre de peso 32, resultado de encuadrado en la tabla,

3 Ernst Gombrich.

14



entonces reencuentro el azufre después de situarlo en territorio cientifico; asi, la realidad no es
exterior a la ciencia, sino que parte de la realidad queda introducida en la ciencia. Los
términos, operaciones y relaciones dan lugar a teoremas.

En el arte también se dan apropiaciones, y no hay juego artistico-estético;, no hay
construccién artistica.*

La pintura de accion es un movimiento del expresionismo patrocinado por Rosenberg.

Duchamp lo que hace es coger un objeto meramente estético, y se lo apropia con
pretensiones artisticas; y la gente sigue la broma, pues el efecto es alguna modificacion de mi
sensibilidad.

El artista no hace nada objetivo, el analisis es interminable, por la construcciéon tan cerrada
de una obra de arte. Eso constituye un marco dentro del cual se mete lo estético, y asi, entra
el espectador y la obra transforma mis gustos, cuando en la obra veo que hay dos momentos
muy diferenciados. Reconocemos que eso es arte y uno entra en el juego, se incluye al yo y
este esta perdido. Si se acepta el marco, ese marco pone a prueba mi gusto.

El arte hace operaciones por si mismas y no por el resultado; esto lo dijo Plotino por otros
motivos; es mas importante el artista que lo que se hace; y asi, solo se privilegia la mera
operacion, el mero gesto o expresion; pero no meramente gestual, sino que él controla, tercer
ojo, lo que esta saliendo ahi.

Lo normal es que se den los dos momentos y colaboren de forma especial, de modo diferente
a como se realizo el arte clasico.

Ahora lo estético esta subordinado a lo artistico; ¢qué ocurre en el siglo XX para que eso no
se acepte? No es una acomodacion a posturas antiguas; hoy se sigue enfrentando el arte a
componentes estéticos: Gadamer y la hermenéutica han tenido mucha prensa. La obra de arte
para la hermenéutica hace de la experiencia estética la estructura de la comprension; y en el
arte la comprensiéon se da en estado puro; el modelo de la comprensidn seria el arte, incluso
de la comprension cientifica; el modelo es el arte, de lo que es y de lo que deberia ser. En la
experiencia estética ocurre la comprensiéon efectiva, el resultado, que es un compromiso, pues
no juzgo desde fuera de la tradicidén; si hay un juego hermenéutico desde mi posicion.
Mediante el circulo hermenéutico anticipo el sentido de la obra, efecto de extrafieza. Y se
produce la efectividad de la comprension: ocurre que en cierto modo ese sentido de la obra al
que ha llegado no es ajeno a mi propio horizonte; puede quedar modificado mi horizonte, pero
se intensifican mis posiciones. Ocurre que queda confirmada mi sensibilidad; intensificacién de
posiciones y quedan a la luz aspectos de mi horizonte no vistos. Compromiso, significacion,
responsabilidad del comprendiente; idea sobre el sentido de la obra, se confirma mi gusto y no
hay verdad del arte, sélo hay cognitivismo; todo es cognitivo, no hay nada original en el arte
ni en la ciencia. Y es simbolizacidn; niega el “nous ilustrado”; aqui esta el post-modernismo,
con el —ismo. Niegan las demarcaciones y aparecen fundamentalismos.

Gadamer esta frente a Adorno, para el que la comprension se aplaza indefinidamente; es la
estética de la negatividad, que trata de romper con la tradicidon; en la idea sobre el sentido de
la obra el ojo acaba viendo una sintesis, una abstraccién que deja fuera muchas cosas. Adorno
trata de anular la accion sintética de abstraccion del ojo, desautomatizar la visién,
reconocimiento de que jamas habra una comprension efectiva; lo pone en cuestion de mi
gusto. Material estético irreductible a una unidad de sentido, caracteristicas procesuales
indefinidas, subversidon que bloquea el sentido, descomponer la comprensidn aparentemente
lograda por el ojo.

4 Harol Rosenberg, critico de arte, articulos de New Yorker, La desdefinicion del arte.

15



1. Nila ciencia tiene que ver con el conocimiento, ni el arte tiene que ver con la belleza.

2. 1. El reduccionismo sociologista desactualiza, pero si se interrumpe esa reduccion
“estética” se libera la persistencia del arte.
2. El reduccionismo actualista descontextualiza (Gadamer), pero, si se interrumpe esa
reduccion “estética” se libera la capacidad de absorcion del arte.

En 2 se interpreta la obra desde mi gusto, desde categorias estéticas, desde mi gusto, desde
lo estético.

Hoy, es época de resaca post-romantica; se percibe el acabamiento del ciclo de influencia
romantica. Asi como el romanticismo fue una reaccién contra la ilustracién, ahora hay una
reaccién contra el romanticismo. El romanticismo® pretende romper el fondo natural sobre el
que se asentaba la sociedad, y desaparece la mitologia que ampara. Los ilustrados, razon
auténoma que sale al paso de ese vacio, de esa muerte del padre. Los romanticos quieren una
nueva mitologia donde el arte pase a tener una importancia; es la verdad artistica, como
verdad ek-statica, muy superior a la ciencia. Sigue con sus avatares hasta bien entrado el
siglo XX.

Michaux, J. M. Schaeffer, Genette, forman un grupo que reacciona contra esas
pretensiones romanticas, y quieren sustituir el arte por la estética, y bajar los humos al arte.

3. no hay experiencia estética de lo inmediatamente bello. La experiencia estética empieza
siempre con lo extra-estético que, enmarcado artisticamente promueve un proceso en el que
se acaba dando la experiencia estética: lo mediatamente bello, la crisis del propio gusto. Aqui
se enmarca la experiencia del arte contemporaneo.

Ese proceso Kant lo ve en el juicio reflexionante; no es un término, un resultado.

En 1, hay que decir que segun qué arte; si hablamos de arte tradicional si, pues su
pretension es la belleza inmediata: lo artistico esta metido en lo estético. El ritual es un agrado
a los dioses, tiene que ser bello a los dioses para funcionar como ritual; con esa trampa, esos
objetos bellos son para nosotros, los dioses, para ellos que somos nosotros. Esa trampa es una
criba de los que hacen la exposicidén, con cierta justificacion.®

Hoy, se pone en crisis mi gusto, la hermenéutica.

La apropiacién es una trampa, pues es apropiarse de lo ajeno; y se da tanto en la ciencia
como en el arte donde, lo que se apropia es extra-estético.

Los post-modernos impugnan la autonomia, pues si no el arte se escapa de la realidad.
Autonomia si, pero reactiva, frente a otros terrenos, que rectifica la autonomia del arte;
suavizar la autonomia y hacerle respirar al arte por la vida real.

Un cuadro cubista se apodera de cuestiones y objetos extra—estéticos. Un collage coge
elementos extra-estéticos, y muchas veces explicitamente antiestético, pues es la Unica
manera de mantener los lazos con la realidad; y se configura artisticamente; eso anti- extra-
o minimamente estético; lo dificil es expresar entonces en qué consiste lo artistico, sin
ampararse en lo estético. La construccion artistica es homodloga a la construccion cientifica. un
collage aparentemente no tiene ordenacidn ninguna; si hay minimamente componentes
estéticos, incluso en el arte conceptual. Por debajo hay: teoria, institucién, técnica base, que el
espectador se meta en la teoria, acepte el engafio.

En 3, lo mediatamente bello se recupera mediatamente, y ahi se da la clave de la experiencia
estética, la crisis del gusto mio, la obra me juzga a mi, no soy yo el que juzga a la obra.

La reduccién antropoldgica es una reduccion contextualista, desactualiza, con efecto igual a
2.1, se pierde la capacidad de llegar hasta mi y la obra deja de ser actual; esa reduccién
estética condena la interpretacion a /o artistico; si algo cierra artisticamente, tiene potencial
para pervivir hasta mi: reobrar sobre su base, absorberla, hace su época inteligible, expreso la
época por la obra; el cierre artistico, independencia del arte, y de la ciencia. Kant vio que las
obras griegas nos siguen afectando.

5 En un texto muy breve de Schelling, Hegel y Holderlin, donde no se sabe quién dictaba.
6 P. Bourdieu.

16



Reduccién estética al presente y la reduccion estética al contexto, hacen que la obra quede
fuera de su potencia artistica y queda como elementos estéticos. Esa maniobra de reduccion
contextualista, la reduce y queda fuera de la energia estética; y a esto ha contribuido mucho
mucha gente y muy distinta.

Lo estético es conducta universal, transcultural; esto piensa J. M. Schaeffer; el arte es para
ellos cuestién institucional, social. El placer se confirma a si mismo, deseo que algo continde
porque experimento un placer; disociacién de momentos, disyuncidn; el arte es una conducta,
comportamiento antropoldgico. Hay un componente de lo dado que no puede ser reconstruido;
no se pueden reconstruir ciertas cosas, pues si no estan dadas no hay manera de analizarlas.
En lo dado hay un elemento inanalizable: el hecho mismo de que esté dado. Mecanismo por el
que algo coagula como arte y aparece dado, eso es un momento rarisimo; cuando un artista
empieza a ver que aquello acaba y acaba viendo la obra de otra manera, como espectador.

Schaeffer, Genette, piensan que la estética se explica por ser conducta antropoldgica. Lo
estético no es rasgo cultural, sino antropoldgico; sélo debe haber placer y un gusto sin
resultado; puede haber un interés; no hay propiedades objetivas que reduzcan lo estético,
traducido a propiedades objetivas; es conducta relacional. Lo curioso es que es conducta
cognitiva, pero no es desinteresada. La base es cognitiva general, no hay especificidad; en
Goodman esto es claro: so6lo hay modos distintos de simbolizar; no hay neutralidad
cientifica, pero tampoco estética. No hay objetos estéticos; soélo es la conducta. Los objetos
son técnicos. La estética es arte sin propiedades; mi relaciéon al objeto; no es estético el
objeto; la conducta estética depende de mi relacién con eso; hay cierta funcién, se detiene por
el mismo hecho que se realimenta la actividad.

¢Qué entienden por el momento artistico? Esta disociado del momento estético; asi, ahora
entra el caracter social e institucional del arte, que criba los objetos para ser arte. Y puede
haber intencionalidad, atencionalidad, o ambas. Y puede tener solo la atencionalidad actual;
ahi no entra para nada la idea de valor, y la descripcidon es lo que cuenta, el ser; ni siquiera
términos de valor artistico.

FORMA ARTISTICA .~ ~__ FORMA LOGICA

¢Qué es la forma artistica? Se experimenta y no se puede hablar.

¢Qué es la forma logica? No es que desde arriba subsume una materia, sino que a su vez es
una materia, muy privilegiada y simple y actua de canon de otras materias.

Cl. Greenberg: tedrico de Gorki, Estela Ocampo.

Michael Fried habla de la absorcion; tedrico del post-modernismo, o tardo-modernizado;
emplean una critica del formalismo.

La absorcion y teatralidad son dos propiedades de la forma del arte. En un cuadro hay cierre
formal, absorbimiento; ante él se produce la ficcién de que no hay nadie viendo el cuadro, el
cuadro no deberia verlo nadie, pues se convertiria en un voyeur. Los cuadros del siglo XVIII de
Francia no hay esas dos propiedades; son absortos, hay accidén y se cierra sobre si mismo; el
espectador es un mirdn usurpador que no deberia estar; cierre y el espectador queda incluido
de manera no estética sino artistica. En la teatralidad el cuadro incita al espectador, apela a él
y se supone que existe el espectador; mirada fija en el publico; para Fried ese arte no
funciona, es un arte antiguo, cifrado sobre la idea de belleza, lo que incita son sus cualidades
estéticas; el arte moderno prescinde de esa apelacion y se cierra sobre si mismo. En el cuadro
de David con el Belisario pidiendo limosna, hay una deformacién de la perspectiva, ve la
escena de frente; Diderot se identifica con el soldado, y este es el verdadero espectador, esta
metido dentro del cuadro; la perspectiva estd centrada a la izquierda, donde hay un soldado
que observa la escena y es: viejos viendo a Susana, y es como en Velazquez, hay cuadros no
reales y fantasmas.

Las Meninas es el precursor del arte verdaderamente moderno, desde puntos capitales
tedricos.

Greenberg empieza el apelativo de formalismo, que seria la idea de forma cuando es buscada
por si misma, siendo asi que la forma nunca puede ser buscada explicitamente. Saldra o no,
pero no se puede “querer” hacer algo. Si algo es pretendido como tal entonces no sale. La
forma es consecuencia de otros terrenos, pues si no es forma técnica, y estamos en el arte

17



antes del concepto de arte; asi, el arte requiere la técnica, no la busca; pero se desentiende
luego de ella: es SUBTECNICA.

En los escritos de Toyoo Itd, arquitecto, se centra en la obsesiéon por la forma, como
resultante de las verdaderas cuestiones que se dan en otros terrenos, y su obsesion es diluir
las formas, que queden disimuladas. No sélo es esto, porque es una forma resultado de la
estructura; la forma es borrosa, en que las ideas de interior y exterior... No conformaciéon o
separacion.

Daniel Buren, un artista conceptual francés muy reconocido, en una entrevista concedida a
Jérbme Sans, se muestra en contra del aislamiento cultural; es autor de las franjas alternando
colores blancos y siempre de la misma distancia, 8,7 cm. Y autor de una obra muy polémica en
época de Mitterrand. Partidario de que la obra no se traslade, sino que son obras en funcion,
para tal sitio, como los cuadros de Caravaggio, no descontextualizado en un museo.

El arte contemporaneo:

> Tratamiento del arte a contrapelo de la historia; empezando con el arte mas cercano a
nosotros.

> Desaparecen las barreras culturales; reestablecer los requisitos tedricos sobre el arte.

» Correlacién entre teoria y practica del arte. Para Danto porque hay teoria, hay arte. Es
requisito, la teoria, pero no suficiente; los lanzamientos tedricos influyen mucho, no sélo
depende del mercado. Pero el artista le trae sin cuidado la teoria; la practica del arte tiene
independencia con relacion a las teorias del momento; relacion muy rara y compleja con
las teoria, aunque hoy la teoria ha influido muchisimo, tanto que ya hay que tenerla en
cuenta.

> Apropiacién. Fotografia: arte de apropiacion de imagenes que en si mismas no son
artisticas. Aunque todo arte estd montado siempre en funcién de cuestiones no artisticas,
con elementos extra—estéticos configurados artisticamente.

> Flexibilidad del arte contemporaneo: arte sustantivo - arte de segundo grado, dos
componentes: polo artistico — polo estético, cerca de la filosofia.

/ PROBLEMA DE LA FORMA

Construccion sintactica %9 relacién pragmatica

Relacion semantica

¢Qué es aquello que sintacticamente hace que algo sea arte? La ciencia juega con la verdad
cientifica y lo tiene mas facil. Hay una dialéctica, cuando el cuadro sale fuera y apela al
espectador # el cuadro se cierra y absorbe al espectador.

El arte antiguo, barroco o renacentista es arte mas facil, pues no hay distancia entre lo culto y
lo popular, se ofrecia como experiencia estética de “lo bello”. En el siglo XIX el arte se cierra
sobre si y dinamita lo bello, los dos polos, que siempre habian existido en la practica, pasan a
primer plano y accedemos al arte no en tanto que bello sino en tanto que feo.

La pelicula Buscando (deseando) amar tiene una contraposicién entre: arte bruto, y arte no-
arte. Construida en un contexto artistico, y parece enormemente bello, y viendo lo bello como
resultante al aceptar que estd enmarcado en un contexto artistico. Reconozco que es arte y
esa es la trampa, el espectador queda atrapado dentro y el arte es tramposo, me incita a
incluirme en él porque he reconocido que es arte y no soy yo el que juzga al arte sino que el
arte juega con mi sensibilidad; amplia la zona de nuestra sensibilidad y el arte deconstruye mi
organizacion tedrica desde la base; el arte juega conmigo y no yo con el arte.

Dos situaciones reductoras de caracter estético:

1/ Reduccion semantica, contextualista; el arte se convierte en documento de época, y el
arte se desactualiza, se va de mi presente: * ‘;J son obras fechadas en aquella época.
Queda inexplicada una de las dos grandes propiedaddes cuando cierra: su persistencia. Y no se

18



entiende porqué esas obras han persistido ante mi. Cuando ocurre esto, ademas, la
experiencia estética, éporqué eso es reduccion estética? Porque hay no una consideracion del
arte como arte, sino que se ve desde la perspectiva de que la experiencia estética depende de
una conducta estética, y la estética es una actitud: todo puede ser o no ser objeto de una
conducta estética; y el arte pasa a ser técnica. Se reduce el arte a una conducta estética que
recurre sobre si.

2/ Reducciéon pragmaética, actualismo; ocurre lo simétrico, la obra se me va a una situacién
idealista; se puede interpretar en términos hermenéuticos; y no se explica la capacidad del
arte de absorber(como los nimeros y los dedos) la base de la que procede; la experiencia
estética que se de ahi es experiencia estética como hermenéutica, comprension automatica
extra-estética; Gadamer tiene razon cuando dice que la experiencia estética tiene
componentes extra-estéticos; si hay una interpretacion que intensifica mi experiencia se da la
experiencia estética, no cuando se desautomatiza mi comprension, la extrafieza, sino que es la
misma comprension automatica; y el arte es modelo de la ciencia. Pero en la estética no hay
comprension estética clave, no hay intensificacién. Para Gadamer la experiencia estética
implica que, mi gusto no queda modificado, y mi trampa es que lo que no entra en mi gusto lo
desprecio.

Hoy no hay reconocimiento de la forma del arte; la forma, algo cerrado, es previo a la
experiencia estética y la enmarca; si ignoro ese cierre y pretendo acceder directamente a la
obra inmediatamente bella no entiendo nada del arte moderno. No hemos entendido lo que es
la forma artistica y lo construimos dependiendo de que las obras se presenten como bellas.

Dos formalismos:

> Sintactico que procede de 1.

> Sintactico que procede de 2.

Hay muchas maneras de tergiversacion de la forma artistica moderna. Hay que reconocer que
hay una forma artistica que encuadra la experiencia estética: inclusién del espectador, obras
cerradas en si mismas y obras que apelan al espectador. La forma ldgica no se piensa en
términos de Aristételes; la forma no subsume a una materia, segun el esquema hilemdrfico,
sino que es materialismo formalista. La forma es una materia mas, y muy privilegiada. En
l6gica se da; es un producto relativo de dos relaciones: (P/Q)-1 = Q-1 / P-1; esto esta al lado
de lo de la puerta y el zapato, pero mas sencillo, pues trabajo con la tiza o con un lapiz; los
simbolos son materiales; la forma trabaja esquematicamente; el hacer antes y después es una
conducta; en la forma légica, me mide, en la sencillez, otro tipo de conductas que se explican
igual. Se traducen estructuras légicas a términos materiales; la forma logica no esta por
encima de, sino que simboliza todo lo demas; materialidad simbdlica.

La forma estética también es un terreno privilegiado en el que se da de forma privilegiada; el
contexto artistico, el marco, tiene un privilegio de canon para otros territorios como la belleza
natural; privilegio de la naturaleza al estar conformada en los cuadros: capacidad de ver la
naturaleza como arte, paisaje. La relacion de la forma artistica con lo demas es asi muy
complicada.

El ejemplo de la pelicula de Buscando amar el cierre artistico es una transfiguracién estética;
inmediatez de lo real, congelacion de pasado y futuro; todo se convierte en recuerdo, no hay
proyecto de futuro; el pasado se convierte en un enorme secreto. Hay un contraste entre el
arte de ahora y el arte de siempre; si hay forma artistica, y la experiencia queda enmarcada
artisticamente; musica trivial, encuadres, primeros planos, repeticiones minimalistas, me exige
gue me imagine lo que queda fuera. Respecto a la absorcion y la teatralidad, la forma es cierre
absorto y el formalismo es teatral. Los actores fingen entre ellos, estan absortos entre ellos y
no necesitan a ningun espectador; la verdadera contemplacion se tendria que dar
internamente. Cuando el espectador, pese a que sigue la prohibicion de que haya un
espectador, sin embargo, queda incluido en la trampa del arte.

Formalismos(idealismos residuales) resultantes:

1- Formalismo provocado por el reduccionismo actualista de Gadamer.

2- Formalismo provocado por el reduccionismo de Schaeffer.

FORMALISMOS PROPONENTES
Arranca de Kant, aunque no incurre este en el vicio del formalismo. Serian:
KONRAD FIEDLER: tedrico de la pura visibilidad; Escritos sobre arte, Visor.

19



Adolf von Hildebrand (1847-1921) : El problema de la forma en la obra de arte, Visor.
Heinrich Wolfflin (1864-1945) : Conceptos fundamentales de la obra de arte, Espasa Calpe.
Henri Focillon (1881-1943): La vida de las formas.

Roger Eliot Fry (Londres, 14 de diciembre de 1866-ibidem, 9 de septiembre de 1934: Visién y
disefio, afio 2°. Paidds 1988.

Ahora se trata de reduccionismos artisticos.

Fiedler tiene unas leyes formales de la visidon, formas a priori de la vision en las artes
plasticas; el artista reelabora la percepcion inmediata utilizando su propia visidon en tanto que
su vision es conformadora, visibn mas aguda que la normal, intensifica la visién.
Reconfiguracion por una percepcién especial que el artista tiene del mundo; mundo revisto de
esta manera por creacion de formas; el sentimiento no pinta nada; sdlo contenido, significado,
simbolizacion de... Quedan cortados los lazos semanticos, y va a cambiar la vision del
espectador; ayuda a recomponer el mundo y sale en una nueva optica, por ejemplo Rodin,
revolucionario del siglo XX. La belleza no cuenta, discrimina negativamente; quedan afirmadas
intensivamente las cuestiones de técnica, pues ésta es la que configura el mundo.

Focillon estudia la vida de las formas, que tienen vida propia y autonomia, incluso en un
genoma distinto nuestro, los genes de las bacterias aun perviven.

Fry lanza a Cézanne y post-impresionismo.

La reduccion estética y la reduccidn artistica son extremos que se retroalimentan, los
extremos acaban coincidiendo.

El arte contemporaneo es un arte que no apuesta por ninguno de los dos extremos, sino por
la mediacién, juego de los dos, integracion de los dos polos.

Lo dicho vale tanto para la practica como para la teoria.

Luckacs, en él, al principio, en su pre-marxismo, esta este problema, en sus trabajos de la
universidad de Heidelberg, en dos textos: Estética de Heidelberg. Escritos sobre arte afos
1912-1914. No traducido. Marx también en sus libros del principio escribe a base quiasmos.

Fry, en Escritos y origen de la escultura... plantea, inspirado en Diderot, absorcién frente a
teatralidad; épor qué? Un cuadro es o no teatral, decir teatral es imaginar un espectador. Hay
obras cerradas sobre si, y obras que incluyen al espectador. Hay obras que no incluyen al
espectador, esta fingiendo, absorto en su ficciéon. La obra absorta, delante del cuadro no hay
nadie; solo hay contemplacion del cuadro si nadie lo ve. El espectador no deberia estar, pues
es un mirén; la ficcién, la trampa, estd hecha para que no lo vea nadie, asi lo hace el artista.
La accion de pregnancia, que se cierra sobre si, que no se necesita nadie que lo vea; el publico
no pinta nada. Usurpamos si lo vemos. El espectador es neutralizado cuando ve él la obra. En
esos cuadros no se puede saber a priori coOmo ese arte va a influir sobre el espectador.
Relacién entre partes del cuadro, cierta acciéon que hace que ella misma se realimente y salga
una absorcion. Acentuando la unidad de cuadro(con naturaleza muerta que obliga a potenciar
la unidad mediante un cierre muy poderoso) resulta que produce el mismo efecto que la
absorcion. Empieza el quiasmo: momento en que el cuadro esta tan cerrado sobre si, la forma,
gue quiebra el formalismo mediante la inclusion del espectador; sélo si nos identificamos
mediante el papel de los viejos 0 Susana el cuadro funciona. Pero el cierre se va a producir
paradojicamente, tal que el cuadro promueve eso por la teatralidad(la referencia al espectador
es la teatralidad), no renuncia a la forma, pero no es formalismo. Hay un equilibrio extrafio de
la forma del arte: ni ldgica ni cientifica; no se reduce a la mera recepcidén estética, es un
término medio que es el enigma de la forma de arte. Los romanticos dicen que la nocidn de
genio explica eso, pero es sdlo solucién verbal. Y la obra queda por encima del productor;
cuando este trabaja en la conformacion de la obra, como si a sus espaldas, por encima o por
debajo, estuvieran actuando fuerzas andnimas, y sus materiales que utiliza estan en sus
propias leyes. Es el aprendiz de brujo de Goethe; no solamente se segrega de la génesis, sino
que la obra aparece por encima del productor; sale una cosa de la que él no es el Unico
responsable; es la anti-ironia romantica.

20



Lo facil es la via de la teatralidad, en la paradoja de Diderot el actor seria no el que finge sino
gue apela al espectador llorando ante él.

La absorcion incluye al propio espectador, y el “efecto” va a ser mas que un efecto, e
intensifica el cierre de la forma. Son cuadros con la técnica de la absorcidén, y puede haber una
pequefa diferencia con la absorcién clasica; ahora se amplia el formato del cuadro, y no hay
un cuadro con una perspectiva Unica centralizada de visidn, sino perspectivas descentralizadas,
y el cuadro aparentemente se ha desintegrado; y todo eso de alguna manera hacen que no
s6lo no pierde unidad el cuadro, sino que lo aumenta y fuerza al espectador a identificarse con
alguna parte del cuadro, trampa para incluir al espectador. Es el caso de la anamdrfosis, donde
estad indicado el punto donde me tengo que poner, como el cuadro de la calavera de Holbein.
Si fijan al espectador a verlo desde un punto, lo eliminan; para evitar el inmovilismo del
espectador descentralizan con anamaérfosis; dejo de ser un mirdn y me identifico desde alguna
parte del cuadro; cuadro del Belisario; lateralizar la perspectiva; sélo cuando lo formal se
acentua incluye al espectador por la via de la practica y del tanteo; el marco genera dentro de
él mismo...

Greenberg en El arte del siglo XX y sus exposiciones, Arte y cultura, pone el ejemplo de
Gorki: écomo se las apafa Gorki para dar lugar a un arte que rompe con lo anterior? El
concepto de Greenberg es planeidad, planaridad, dos dimensiones, en contra de la ilusion de
profundidad, de Alberti y el cuadro ventana, sin perspectiva ni simulaciones. Gorki casi es
inconsciente, el tedrico lo explica. Es una nueva idea de forma: evitar que la ficcion se instale
en la pintura, y se atenga esta a sus propios recursos y el medio fisico que es. Atenerse a las
dos dimensiones: esto lo consigui® mediante un truco: renunciar al marco. La ilusién de la
profundidad venia dada por el marco’.

No hay marco previo en el que el pintor se inscribe; hay que ampliar el tamafio de cuadro y
el pintor asi se olvida del marco. Es trabajar en gran tamafio para disminuir la ilusién de la
profundidad, renunciar a un espacio tridimensional ilusorio. No hay hipotesis previa al
enmarcamiento; ya no hay ventana y desaparece la necesidad de trabajar con técnicas de
contrastes de valor, claro—oscuro; la mirada se orienta por diferentes mecanismos; Rotko coge
esto; fue un momento de cambio, no sélo estilistico, sino tedrico para que cambie de verdad;
cambio de presupuestos tedricos; y no incurren en el riesgo del formalismo, pues con técnicas
nuevas podemos ir hacia una posible caida en formalismo; sélo modificando las técnicas no
llegamos a nada. La ruptura no puede ser de estilo o técnicas, sino una ruptura teorica, como
en el siglo XVIII, a la mitad, donde los artistas juegan con estos presupuestos tedricos.

Buren y Toyoo Ito se enfrentan a todo formalismo; la obra no tiene sentido si no es hecha in
situ, segun Buren, como las instalaciones. No es obra medida, sino mas bien el sistema
antiguo del encargo de las obras; hechas para tal finalidad. Esta en contra de un taller, incluso,
pues es el sitio abstracto donde se pierde el control de la obra.

Si la obra funciona hoy asi, que las obras van a parar a cualquier sitio, asi, no sélo las obras
quedan descontextualizadas y musealizadas; por el hecho de que una obra abstracta no
concebida in situ y por el mero hecho de exponerla hace que eso no se vea sino como
decoracién, tendencia forzada por la exposicion que pasa a hacer del arte como decoracién. Y
hay otro peligro, no sélo que las obras acaben en museos, sino que hay obras museales, y el
museo es lo que es el in situ, cosa que es el colmo de la produccién. Para Buren hay una
perversion en el museo, pues incita; no cabe arte museal, la contextualizacion va mas alla
entonces que el arte de encargo, arte viejo y sabio; si uno no incluye al espectador, la forma
no queda cerrada sobre si misma, y es un vicio formalista, como la teatralidad decorativa. Con
algun truco consiguen no un efecto, sino incluir al espectador. Es un analisis de la obra(nocidn)
de arte con su situacidn y salva el esteticismo, formalismo, y tecnicismo.

La forma artistica es un problema que si logramos tener una nociéon adecuada de forma
estética o artistica se resolvia el problema del arte, cosa que es imposible; el arte tendria una
trastienda. Los reduccionismos esteticistas proyectan como sus sombras unos formalismos. La
idea de Schaeffer es que cualquier objeto es un objeto de experiencia estética; es un
reduccionismo, respuesta convencional respecto al arte, en términos de institucion, vy
posiciones formales. Para Gadamer la experiencia estética es equivalente a la interpretacion, y

" Meditacion sobre el marco, Ortega.

21



lanza su formalismo de /o cldsico; son dos formalismos tedricos resultantes de teorias que no
pretenden tales formalismos.

En los formalismos ejercidos, ejercitados, la obra se reduce a términos sintacticos de su
composicion. La practica, los ejemplos hacen que la cosa se pliegue mas, mas sutil, y no tan
sencillo; la practica ligada a la practica diaria del arte, como Greenberg, que comenta las obras
desde un punto de vista no académico. Rosalind E. Krauss, en linea de Greenberg tiene un
libro: La originalidad de la vanguardia y otros mitos.

La autenticidad y la originalidad son cuestiones ligadas a los formalismos, y tienen que ver
con la unicidad, la copia Unica.

Tenemos dos ejemplos de dos artistas donde se puede ver esto: Julio Gonzalez y Picasso; el
primero soldador de hierro, que no se considerd artista. Tienen orientaciones artisticas
diferentes. En el caso de la originalidad de Gonzalez, que luego sus herederos permiten copias
en bronce, y hay cosas que se quedan; lo original eran trozos de hierro fundido y unido; éitiene
gue ver la originalidad con la intencién o la unicidad? Desde el punto de vista de la forma y los
formalismos directos no resultantes, la obra se reduce a composicion sintactica, segin una cita
de Rosalind E. Krauss, pag. 18; y quedan reducidas la semantica y la pragmatica, acercando la
obra a una construccion cientifica: cierre formal. Es un formalismo activo, con elementos
compositivos, relaciones formales, intervalos de la forma, no contenidos, sino organizacion de
los intervalos en la superficie del cuadro. Valor de la obra: valor de la composicién;
reconduccion a términos de técnica.

Pero aqui nos asalta un gran duda: épor qué el arte técnico antiguo no es formalismo?

Tres situaciones:

> No forma cerrada, apela al espectador.

» Forma cerrada excluyente, la ciencia.

» Forma cerrada incluyente, arte, mas dependiente de su materialidad.

Y hay un teorema: no sélo por estar cerrado, su consistencia hace que cualquiera puede
reproducir y si se pierde se reconstruye. Es un teorema valido, aunque queda superado y en el
arte no pasa eso. Por ejemplo, el teorema de Pitagoras se puede generalizar: a2= b2+c2, a
cualquier tridngulo, y a2= b2+c2-2bccosa, es valido para todos, y si es recto, cosa= 0. Pero
hay una trampa, pues parece que el segundo teorema supera al primero; la teoria de la
relatividad no supera la de Newton, porque si el primer teorema no ocurriese, no vale el
segundo. En la idea misma de seno y coseno esta incluido el teorema de Pitagoras. En el arte
cierran, pero el tipo de validez de formas no tienen nada que ver. En la ciencia queda excluido.
El formalismo radical de la ciencia es un cierre en falso teatral porque no incluye. La
composicion formal cerrada al aproximarse al cierre cientifico excluye; y si es arte incluye y es
muy dificil de conseguir esto. Hay algo mas que el artista ni sabe; debe haber una prueba de
fuego de la exposicion y recepcion; el productor no la ve como receptor; sélo al final y de
modo muy raro.

La universalidad del arte no esta en ningln tipo de juicio, pues el juicio dice eso es arte o no
arte. La Unica posibilidad de universalidad es si esa obra tiene posibilidades de incluir, a todos,
hombres de otras culturas y épocas. ¢Qué tiene que ver la singularidad? éLa forma implica la
singularidad? La originalidad ha sido un mito. No cabe la copia, sino mantenerse en el original,
pues no puedo saber lo que va a ser en el futuro estéticamente relevante. Limite de Rodin, que
lo que importa para él es la concepcién del arte: la forma me exige lo original como unicidad.
La reproduccion masiva, serial, altera los términos de lo original. Rodin estuvo a dos dedos de
caer en el arte Kitsch.

Otro ejemplo que podemos poner es Toyoo Ito, partidario de una arquitectura descentrada y
difusa; arquitectura que de modo explicito rehuya el vicio del formalismo, y parece que evita
incluso la idea de forma. En una arquitectura centrada hay formalismo, y no hay experiencia
estética. El cuadro de Las Meninas excluye el formalismo; cuando el cuadro cierra sobre si, se
introduce al espectador porque no es cierre formal: paradoja del arte, pues lo hace de modo
paradodjico. Toyoo Itd rehuye también el formalismo, ldgica difusa, situaciones intermedias al
verdadero o falso; limites oscilantes y sinuosos; no importa la construccidon genérica; limite de
los edificios que separa lo exterior e interior; si estd en la naturaleza parece una ampliacion
mas; o si esta en la ciudad lo mismo. Y hay un edificio que cambia seglin cambia el medio y a
veces desaparece, y esta fundido con el medio.

22



En el caso de Gonzalez y su colaboracidn con Picasso, decia que él dibujaba en el aire con los
hierros y la ferralla. Dibujaba sélo, y necesitaba materiales encontrados, los machacaba y
moldeaba; y al soldarlos la obra final no necesitaba conservar las cualidades del original. Las
obras reproducidas en bronce no pierden nada asi, pues no hay original, sino que son todas
originales. Al principio trabajan Picasso y Gonzalez juntos y hacen incluso rade-made; pero
para Picasso los materiales eran esenciales; al soldar caracteristicas propias del rade-made
guedaban incluidas por la obra nueva y esa obra no podia ser reproducida. Las obras de
Picasso mantenian caracteristicas formales de las partes reutilizadas que, no podian dejarse de
lado sin mas; no cabe la reproduccion, como en Gonzalez, que previamente reelabora. En
contra de Goodman, la pintura es autografica, y no es objeto de reproduccién; no hay que ver
segun géneros artisticos sino por obras. Ante ningun tipo de obra no puedo decir a priori; a la
hora de reproduccion honrada, de un musico, équién se ajusta mas al original? ¢lLas
reproducciones de Bach de Mendelssohn, romantico, o en términos estrictos las actuales, o en
términos historicistas? ¢Se puede reconstruir la intencién? ¢Significa algo? La diferencia
depende no del género sino de la obra. Rodin tiene un sistema de trabajo muy extrafio, con
fundiciones enormes, muchos ayudantes, y por eso es mas complicado que cualquier otro
artista; équé tiene que ver la nocion de forma entre dos extremos: original Unico-copia en
serie? De encontrar en algun lado el poder deslumbrante tendria que estar en la obra de
arcilla, no en el marmol. éQué vale para Rodin? ¢La idea en la experiencia estética? Si eso es
asi, vemos una tremenda ambigiiedad; las caracteristicas de la obra que a él le produce una
mas viva experiencia estética, se deben al material: el marmol, donde sélo quedan en él las
huellas de la creacién original en arcilla.

La obra de arte, cuando sale del artista, tiene que haber cierto fracaso del artista, y la obra
estd por encima de las propias posibilidades del creador. Distancia entre el artista y la obra,
pues si la obra no fuera un fracaso los materiales o contenidos ingresan en la idea que tiene el
autor. Formalizacién rigurosa de los materiales; se adecua demasiado a la que
yo tengo; hay siempre un fracaso: no siempre los contenidos quedan en la forma que pretendo
poner, por la variedad de la realidad. Fracaso por:

» Los materiales van por su cuenta y desborda mi forma, la que he puesto. La materia tiene

su iniciativa propia. Si yo triunfo ahogo la obra: formalismo. Se trata de permitir respirar
a la materia, no paralizarla.

> Participacion del azar, a otro nivel que el de la produccion.

Ej: puerta del infierno de Rodin, obra sin original, tiene muchas copias y no tiene original. Fue
un encargo en 1900; iba numerando los elementos de la puerta, es una paradoja donde se ven
las cuestiones de los formalismos; relaciones entre: efecto estético, composicién, belleza,
originalidad. El no quiso una configuracidén definitiva; intuia que eso no podia hacerse, pues la
obra dispersa ganaba en amplitud y unidad formal. Rodin veia mas unidad formal, no
formalismo, sin una configuracion formalista. Es la idea de forma, no forma impuesta.

Otro ejemplo: esculturas de R. Serra, una que es un plastico de escultura, con anti-forma;
éQué debe reunir la forma artistica para ser tal? Incluir al espectador. Cuadros que parecen
abiertos: cuadros teatrales donde la forma no funcionaba, pues expulsaba al espectador del
cuadro y le asignaba un sitio fuera. Cuando el arte apela, es teatral, el arte no funciona y
consigue efectos contrarios. Cuando el espectador estd fuera (forma absorta que excluye al
espectador), la paradoja es que el espectador tenia que entrar ahi. El artista resabio, con
trampa, hace cuando ya sabe cdmo deberia funcionar. Son ejemplos claros, espontaneos,
donde es mas dificil saber su trampa, pues el artista no sabe casi lo que ha hecho.

E. Bloch en El espiritu de la utopia, de 1918, sin traduccién; unos anos antes Luckacs,
hangaro, habia escrito un libro parecido: E/ alma y las formas; en 1911-1917 Luckacs va a
Heidelberg a dar estética, y sus textos de Heidelberg son cursos portentosos; si lo
contraponemos al libro de Bloch, son dos libros opuestos absolutamente; Luckacs acufia la
idea de forma, y esta inspiracion inicial luego se conserva; Luckacs vio que el arte estaba
condenado a ser auténomo, como Sartre y lo de condenado a ser libre; Bloch se va a la idea
de expresion, porque la sociedad tradicional ha desaparecido; esa sociedad comparte la misma
mitologia en cuanto a forma y expresion, coinciden. Es arte heterénomo, sin autonomia, ahi no
hay distincion forma-expresiéon; espontdneamente la forma del arte expresa lo que se
comparte por todos.

23



Cuando hay autonomia es cuando sale el problema de la forma; si hace hincapié en la forma
entonces tenemos el caos de todo, pues la forma no queda apuntalada; los romanticos vieron
gue la ilustracién, al dinamitar la antigua mitologia, habia que inventarse otra mitologia; en
Novalis estéd esa mitologia con caracter regresivo y eso lo vio Hegel, que la ilustracién es
irreversible, y ante esa situacion el problema que se plantea al arte, bajo pena de morir, es
acufiar formas como instrumento de salvacion.

Para Luckacs el problema estad en la forma, FORMA NECESARIAS. Para Bloch es expresionista,
FORMA-EXPRESION. Ambos apuntan sin embargo al mismo problema: una forma que no sea
formalista; aunque sus resultados fueron opuestos; pero comparten su desconfianza a la
cultura de élites y al arte de vanguardia. FORMA NECESARIA hace referencia al momento de
produccion y FORMA-EXPRESION hace referencia al problema de la recepcion del arte,
momento estético; son dos momentos incompatibles, pero ligados entre si; ambos investigan
el momento extrafio de la forma en el arte. Son dos momentos que, si son seguidos
consecuentemente, la nocién de forma de Luckacs y la coherencia unilateral de Bloch, el
ejemplo del libro de la utopia de Luckacs del viejo jarro, son paginas, unas pocas, vertiginosas
que Luckacs acelera in crescendo y tendriamos que leerlas asi para Adorno. Habria que oir mas
rapido la musica después de Schénberg, expresionista; si oimos la musica mas predecible
como Mozart o Beethoven, las cosas ya se lo que voy a oir y tendria que oir mas deprisa para
contrarrestar la previsibilidad. El expresionismo hace que oigamos la musica clasica mas
deprisa.

El ejemplo de la vieja jarra que, pone Luckacs, reflexiona sobre lo que es la jarra: no tiene
nada de artistico, pero a lo que una obra deberia asemejarse para se arte; afirmacidn que es
paraddjica; tiene algo... lo que pretendiese ser arte iria a la configuracion de la forma: verdad
de la forma, verdad traicionada. éDonde estd la verdad de esa forma de la jarra? Encarna en
su interioridad lo que los artesanos no consiguieron, es el testimonio de su fracaso; no es
objeto de contemplacion, pues su forma aparente no importa, sino lo involuntariamente
sumergido en ella. La verdad es lo que podria ser y todavia no es.

Para Bloch las intenciones son directamente las formas: arte culto. Estd equivocado, pues la
forma resulta si la obra vale. La dialéctica FORMA ] EXPRESION estd en el eje
horizontal; frente a la dialéctica: UT|OPIA

|
|
IDELOGIA, transversal. La jarra es
momento utdpico, una cosa es lo que deberia ser, no es lo que es. Como la filosofia que,
siempre se toma en la vuelta atras, frente a la utopia de Heidelberg. La utopia tendria que
darse en el cruce de las dos lineas.

Luckacs, después, con su idea de realismo marxista, es reduccion de las formas a la base;
naturalismo; aunque él no acepta el marxismo ruso. Rechaza la teoria del reflejo que,
convierte al arte en mera ideologia. En la vertical, el componente utépico significa el
componente cultural no ideoldgico; hay algo irreductible a la base, y ese excedente hace que
el arte perviva; es la frase de Marx del arte juego que persiste porque no todo era reducible a
la ideologia. Ese algo no reducido a la base, que hay algo que permanece, como hay algo en
los nUmeros que queda fuera de los dedos, y eso permite refluir a la base. El excedente no
ideoldgico es el componente utdpico en la vertical; hay un punto donde se cruzan los dos ejes.

Kant es el primero que ve el estrato de la sensibilidad; se alberga ahi el enorme potencial
critico; dinamita en Kant la pretensidon de que el hombre puede conocer todo, es el estrato
sensible; traspasa problemas del ambito tedrico al practico por el descubrimiento del ambito
sensible; misién de conciliacidon entre teoria y practica; y desde entonces hasta aqui, en Hegel,
Schopenhauer, Nietzsche, esto estalla. Rodin y el arte moderno, en principio tratan de
combatir el formalismo.

Otro ejemplo que vamos a ver es Alberto Giacometti, vanguardista suizo; esculturas
minuUsculas de hombres y mujeres andando y estilizadas, con grandes brazos y piernas, con
grumos, abrupta y tosca. Hay una interpretacion del Sartre de la época que es la siguiente:
una cosa es el hecho de que la distancia y el punto de vista, los objetos quedan deformados

8 Teoria de la novela, libro muy importante.

24



por el punto de vista como por la distancia; lo veo mas pequefio y pienso que es una
apariencia; en esa interpretaciéon de Sartre hay una trampa: yo tengo una persona, un
hombre; Giacometti representa algo que no es; si hubiera sido renacentista, construye la
perspectiva y representa la apariencia, pues el artista y receptor estan fuera y mi ojo
construye la perspectiva, y el ojo esta fuera del cuadro. No es mi ojo, ciclope, sino mi
conciencia como exterior al cuadro desde la que organizo el cuadro. Y pinta la apariencia de las
cosas. Las cosas son mas pequenas o grandes en funcién de parametros, etc. Pero Giacometti
no hace eso, no hay esquema de perspectiva. Hay otras cosas: asi como en el sistema de la
representacion se representa la apariencia de un objeto y la distancia se anade a las cosas ,
Giacometti representa la manera de mirar la distancia o la distancia es la que queda
representada, y asi yo me tengo que meter dentro la figura para poder verla. La distancia esta
representada en el propio arte; trabaja en la realidad sin atenerse a los esquemas de la
perspectiva, sino que son relaciones con el espectador; la distancia estd incluida; esta
representando el “visto de lejos”. Manera de mirar la distancia. Giacometti representa no la
cosa, sino la relacion de ella con el que mira. Eso esta en quiasmo: perspectivas sesgadas vy
laterales. Manejo que parece que trabaja con el punto de vista del espectador; parece que la
organizacion del cuadro incluye al espectador y es al revés; los cuadros de Fermer, por
ejemplo, organizan desde fuera, utiliza lineas de fuga en la construccion, pero son exteriores,
luego queda fuera. Giacometti es al revés, parece que la perspectiva estd actuando y asi, el
espectador que parece que estd fuera, resulta que estda dentro; y las distancias estan
representadas: pinta hombres y muestra punto de vista de los hombres y no se si las
esculturas son grandes o pequefias, algo esencial en escultura. La escala funciona de modo
extrafo en Giacometti; pues me desconcierta, no funciona el terreno del tamafio, ni
perspectiva. Es una explicacion de Sartre; cambia mi modo de ver la escultura.
Cada época se consigue el cierre y la inclusion de formas muy diferentes.
> Ej: Serra. Piezas como 1-1-1-1, de 1969, que son palastros o planchas de acero macizos;
idea tomada del montaje que, utilizaron la vanguardia rusa. El montaje da continuidad a
la discontinuidad, cosas dispersas, heterogéneas, hacerlas confluir; y da la ilusidn, no sdlo
para eso, sino para hacer frente a la identidad. El arte dinamita el principio de realidad, se
carga la realidad y promueve la ilusion. La ruptura de la continuidad y la realidad =
montaje. Esto es una evocacién de la escultura con su medium. Como este ejemplo de
cosas dispersas unidas por su barra que, une lo disperso, que si no existe se caen; es una
base endeble con cosas muy pesadas:

d

» Otro ejemplo: escultura dedicada a Josep Pulizer, construida en un terreno en tres
puntos; la vista aérea es esta:

C

Son tres piezas ligadas entre si, con una distancia
de 300m entre ellas, e independientes desde el
punto de vista de la distancia. Una visién
lateral es:
149m




L5m] |

B A
Curvas de nivel del terreno. Y una vista de frente:

Vista de frente. Y un esquema imaginario, sobre
el papel, que vale para el productor y no para el

receptor:

Trabaja con distancias, profundidades, curvas de nivel. El comienzo de una es el final de la
otra, unidas por las mismas curvas de nivel.

Se pueden ver de muchas maneras, pero tengo que meterme en ella, patear el terreno. Hay
una relacién entre la funcién del suelo y la coordinacién del suelo, sus curvas de nivel. Las
curvas unen los puntos con la misma altura; el suelo manda en la escultura y viceversa, el
suelo no esta disperso porque queda abrazado, visidn exterior que coordina el suelo de modo
abstracto, como en la “visién” abstracta escalonada. El espacio ya no esta idealizado; en una
escultura minimalista eso no pasa, pues esa escultura esta frente a mi; el minimalismo atiende
a la relacién de la escultura y la visién del espectador. Pero ahi el espacio no esta definido asi;
para ver el espacio hay que meterse en la escultura. Es mi cuerpo el que achata y deforma;
juego de mi cuerpo y el horizonte; relacidon entre organizacion visible e invisible; estoy
fisicamente dentro de la escultura.
> Otro ejemplo con la escultura de Strike, 1969. Una plancha de acero apoyada en su base,

de 2.4 de alto y 7.2 de largo, apoyada en la bisectriz, en la esquina, y asi no se cae:

PARED PARED

Juego para verla: empiezo desde un lateral, la masa enorme y larga me
t na toda la habitacion y hay una obstruccidon del horizonte; si voy girando la pieza

26



desaparece; se contrae a una linea de 2.4 y veo toda la habitacién y el horizonte es abierto, y
giro otra vez, y se obstruye de nuevo el horizonte; superficie que me cierra el horizonte. Esto
lo hacia Bernini, en el David, que me cierra el horizonte; retorcido; mientras que el David de
Miguel Angel lo veo frontalmente y la vision circular no tiene interés, el de Bernini no puedo
verlo asi; en Bernini yo giro y no tiene una vision privilegiada. Idea total del David de Bernini,
debo acumular todas visiones y la resultante es el Bernini; pero la pieza esta fuera de mi. En la
placa el giro no es el mismo, pues no la puedo ver desde lejos, sino acercarme hasta ella y
hasta que bloquee mi visién; acercamientos—alejamientos.
» Otro ejemplo:

Tiene 7.45 de largo y 2.50 de ancho, y me tengo que meter obligatoriamente en el espacio.
Definen un espacio nuevo; el David de Bernini define un espacio objetivo frente a un sujeto
exterior y es un espacio transparente que puedo meter en una cuadricula y hacer un David
exactamente igual con una cuadricula y definido en tres coordenadas. Defino un espacio
exterior a mi que se reduce a tratamiento mecanico. Pero en esos espacios nuevos se trabaja o
con la perspectiva cero o con la perspectiva infinito. La de Bernini es la suma de visiones en un
giro de 360, como en un cine; cuando acabo de dar la vuelta fundo las visiones y fusiono las
imagenes.

Una escultura en espacio antiguo seria suma de infinitas visiones, o como si no la viese desde
ningun punto, casi divina.

La perspectiva cero, es como cuando Mozart compone y la podia ver la pieza entera sin
desplegarse y la veia de golpe, lo cual resulta absurdo, pues debe desplegarse en el tiempo. Y
un escultor puede ver la pieza desde la perspectiva cero, se pone dentro de ella; diferente a la
perspectiva infinito, pero son dos maneras de acceder al mismo tipo de espacio. El espacio
nuevo de esos escultores de los ejemplos no es objetivo, construible desde cero o infinito. El
espacio antiguo es transparente, con significado que vence la apariencia; el espacio de las
esculturas de los ejemplos es un espacio que no se refiere a la apariencia, sino relaciones
espacio-cuerpo, como en Merleau Ponty: fenomenologia de la percepcién, donde es mi cuerpo
el que patea la obra, no mi conciencia, y no hay juego de apariencia antiguo, sino que hay
quiasmo entre el que mira y lo mirado y hay horizontes cambiantes y a veces la obra deben
verla dos sin dejar de verse. Es un espacio que me incluye con trampa, pero funciona.

27



Pasemos ahora al problema de la "FORMA” ESTETICA, artistica, algo que no es resultante de
condicionantes directamente técnicos; la técnica, si interviene, no es definitoria; Beethoven si
dispusiese del piano forte de hoy hubiera conseguido otra visién; pero él trabajaba con el
piano del futuro. La forma no resulta de la técnica ni conduce a la produccién de su objeto;
¢Coémo definir la “forma” estética? Porque si no hay “forma” no hay arte, a no ser como limite
de la iconoclastia, donde no hay forma, pero hay arte; igual en el arte conceptual; son casos
limite. El origen = arte sacro, y el fin = arte moderno; y son situaciones limite donde ha
existido arte sin forma, o que la forma se reduce a cero.

El arte envuelto en esquema de fabricacion técnica era la visién de Aristételes; pero hoy eso
no vale; una obra de arte hoy no es ni un objeto; ahi la nocidon de forma tradicional no pinta
nada; esa es la dificultad.

Luckacs piensa esa “forma” de forma sorprendente en su primera juventud.

La situacion actual se trata de recobrar para el horizonte actual situaciones tan diferenciadas.
Soélo ahora hemos podido nivelar y plantear los abismos anteriores.

La “forma” artistica es aquello que es capaz de disparar una experiencia estética.

Esto puede decir poco o mucho; no se defiende el esteticismo contemporaneo: todo es arte.
Eso era el arte pop, afios 50-60 en Europa, que supuso una reaccion contra el arte elitista,
abstracto. El publico se sigue reconociendo ahi, se transformdé el gusto del publico.
Componentes visuales, componentes de nuestras casas, espectaculo ciudadano.

Sélo existe en la actualidad, en la teoria de la filosofia, para meterse en esa “forma” estética,
sOlo la nueva fenomenologia es capaz de darnos las claves de esa forma y la cohesion del
artefacto con la experiencia estética.

Tenemos dos componentes de la “forma” artistica: momento estético y momento
artistico(Unico factum posible, en contra de Kant) que, fue recuperado por el romanticismo.

Hacer ver cdmo a partir de esa distinciéon, no clara hasta hace muy poco, segin Kant, al no
haber posibilidades regresivo, sdlo cabe analisis directo de la experiencia estética, y el arte se
le escapa y tematiza el momento estético, escapandosele el momento artistico.

Hay una dialéctica sorprendente entre los dos polos, que se realimentan, como los términos
materia—forma como elementos dialécticos. No hay relacién enfrentada sino mediada; uno se
da con relacion al otro y la conexidn entre las diferentes situaciones de materia—forma; vy la
conexién entre las diferentes situaciones de la forma—materia. No se da una sin otra. Sdlo el
momento artistico es el factum, no el estético. Si cabe atribuir a un artefacto lo artistico, pero
sOlo si en una experiencia estética diseminada el receptor queda incluido y sufre efectos
extrafios, se da la conexidon de momentos.

Si la obra de arte no sdlo no es objetiva, sino que desde el s. XVIII para aca funciona de
forma reactiva frente a la inundacion de los objetos o frente a la importancia excesiva de la
técnica y de la ciencia que objetiva, se produce en el sujeto, si funciona la experiencia estética
un tipo de efectos en contra de la vision objetivante del mundo, el FENOMENO. Aqui debemos
revisar el esquema de particion cuadruple, no fijo: dos zonas rio arriba donde se da el
“fendmeno”, y dos zonas rio abajo donde se da el objeto; el rio arriba es doble y se dan los
fendmenos en tanto que fendémenos, y el rio abajo, también doble, es plano institucional,
acuerdo basico acerca de la consideracion del funcionamiento de los objetos; la cuestion es
que entre la primera zona del rio arriba y la segunda del rio abajo se da reflexion no
determinante, aunque por encima tenemos la reflexion estética y por debajo la reflexion
teleoldgica, y en medio un gran hiato, el lenguaje, que no la lengua propiamente. Kant pensdé
gue el hombre no es un ser que actle sélo en esquemas determinantes, pues si no el hombre
es un animal excesivamente repetitivo, condenados a repetir, compulsion de repeticion que no
admite renovacién. El mundo se convertiria en hombres robots para los que la pura repeticion,
condicionado en esquemas determinantes, esa repeticion hace que el sentido que deberia

28



animar desde dentro se perderia. Y piensa Kant que esa situacién debe ser completada con la
reflexion que, se opone a la compulsién de repeticion de aquello que estd predeterminado.
Para Kant hay dos formas de reflexién: juicio teleoldgico y juicio estético, y son muy
diferentes. Entonces se produce la paradoja de la Critica del juicio, una especie de
esquizofrenia por su unidad enorme de la situacion que él explora, no ser solamente
determinante, los sentidos no estan dados y debe buscar nuevos sentidos. O reverdecer los
sentidos; y hay otra situacién; unidad del juicio reflexionante; explora dos situaciones:
situaciones objetivas, amparadas por la institucién, y situaciones no objetivas.

El fendmeno antiguo era: parecer o aparecer; Kant no ve el componente objetivo artistico
gue, es algo del momento reflexionante, aunque no sélo; en todo caso el momento artistico es
objetivo y eso no lo ve Kant. El momento artistico yo me enfrento a algo que “parece” ser un
objeto; pero si esto funciona y el receptor queda incluido y se producen efectos extrafios, hay
determinadas transformaciones y operaciones que tienen que ver con lo fenoménico no
objetivo.

La obra es zona estética, material, artefacto de forma relacionada y se comunica con los
objetos del mundo de forma que “parece” un objeto. Ahi no funciona el arte Kitsch, que se
qgueda en la situacion institucional. La forma artistica “parece” un objeto, dispara mi inclusion,
en el caso de que se de. La dificultad de la obra es recoger en qué casos se puede dar ese
salto. PARECE UN OBJETO, quiere decir que dispara la apariencia del fendmeno y me catapulta
mas alla de los objetos; en las espaldas del tiempo.

Proust incluye su propia teoria del arte que hace posible que haga escribir su obra;
circularidad y reduplicacién del libro; y acaba su libro y su vida. Una base es el recuerdo,
reactivar retenciones pasadas cuando esas retenciones ya son nulas. Reactivar no es posible
con mecanismos de las Lecciones de Husserl sobre el tiempo, pues no cabe reactivar toda
cadena de retenciones; no es recuerdo involuntario de Bergson. Richir dice que un recuerdo
sOlo se reactiva por el rodeo de la fantasia: componente estrictamente fenoménico,
desenganchado de cualquier nexo objetivo. En la fantasia no hay imagenes, se libera de ellas;
no hay enganche de imdagenes; a veces se hace. La ventaja de los elementos de la fantasia es
gue no han perdido su viveza porque estan fuera del tiempo. Cadena del tiempo hace que las
retenciones pierdan nitidez.

Proust hace el rodeo de la fantasia; no hay dictadura, tirania del presente viviente; hay
mundo fenoménico que tiene la importancia de que esos momentos no pierden la viveza; hace
la operacién de enganchar un momento del pasado que ha pasado a la situaciéon fenoménica
de la fantasia y la engancha a una imagen del momento presente. Recupera un recuerdo, no
por via de reactivacién de retencién, sino por via de la imagen, componente artistico, con un
momento estético de la fantasia: la posibilidad de escribir su novela consiste en que hay
engarce dialéctico entre algo que pertenece al momento artistico, imagen que s capaz de
enganchar con algo que ha perdido y recluido en un mundo fenoménico. Trampa del arte:
suefio controlado, con conciencia de lo que hago vivir como si fuera un suefio. MOMENTO
ARTISTICO, apariencia, parecer, me hace asistir al aparecer, y el momento de la fantasia hace
gue el momento pasado no pierda viveza.

El arte sacro subordina lo estético a lo artistico; estilo arcaico; Meyer Shapiro, en su libro
habla de un tal Levi: Las representaciones de la naturaleza en el arte griego arcaico, sin
traduccidon espafiola ni francesa. Ahi dice que el estilo arcaico pertenece al arte sacro en
sentido estricto. Pero en el arte romanico del siglo XII lo estético no esta subordinado del todo
a lo artistico; idea de simbolo quiere decir que el arte refleja lo indecible; su situacion limite es
la iconoclastia, y toman al pie de la letra el arte sacro, arte como idea; situacidon no limite
como si surgiera de una situacion normal, sino que la situacién normal de la iconoclastia, la
rectificacion de Carlomagno, se rompe la iconoclastia, hace que con sus dos correcciones, arte
como ornamento y ensefianza, hace que se admita la ideologia, pero la evita e introduce esos
dos componentes y asi se legitima el arte en occidente.

El arte romanico hoy ya no es arte sacro en sentido literal; esto se ve en los estudios de
Shapiro, sobre todo los de las abadias de: Souillac, Moissac, ambos equivalentes a Silos,
Beaulieu, Cahors. No es arte sacro estrictamente: simbolizacion, no condicionantes estéticos;
épor qué? Por una refluencia; resulta ahi que: es arte arcaico como dice Levi, en sentido griego
arcaico, dibujos primitivos sin intencionalidad estética; como es situacién sin reproducciéon de

29



nada, no hay intencién mimética actualista, el artista actia de memoria y su arte resulta sin
inspiracion de la realidad, sélo son imagenes mentales de memoria que reconstruye lo
indecible; y ve estas caracteristicas:

1. Forma y movimiento de figuras y sus partes limitadas a tipos; tipologia, arte tipificado;
con determinados tipos que se repiten siempre. Repeticidn, repintados; arte que sélo es
arte: momento estético.

2. Dibujo esquematico muy geométrico, que regula, Kouros arcaico; envolvente y nada
naturalista.

3. Representacién dada por el contorno. Construccion de la forma de fuera para dentro;
domina una linea de contorno, que es vigente; el exterior interesa muy poco o nada.

4. Colores sin sombra ni luz, planitud.

5. Las partes se representan desde su aspecto mas plano, mas amplia. Rehuir visidon
escorzada que tenga que ver con la perspectiva; no hay ni perspectiva inversa; es
perspectiva jerarquica.

6. Composicidon de figuras con sus partes principales no recubiertas, o lo menos posible, y la
transposicion de la imagen queda en una yuxtaposicion.

7. No hay espacio tridimensional.

Esto se ve en el parteluz de Souillac y timpano de Moissac; en el plano de la apostasia de
Tedfilo, motivo de Souillac, épor qué el personaje central son el apostata y el diablo, y la
virgen estd en la periferia? Es arte con connotaciones naturalistas tremendas; hay
interferencia entre clases; cuando en el arte romanico aparece el arte sacro en estado puro,
hablariamos de refluencias, situaciones esporadicas.

En el timpano de Moissac, el padre eterno cumple sus caracteristicas, pero cuando aparecen
los ancianos ya no; sélo en determinados momentos de situaciones pasadas que vuelven; hay
muchos mas componentes estéticos de los que creemos; en el arte romanico esto aparece, en
el arte sacro no; en el parteluz de Souillac hay demonios extrafios que se entrecruzan y cogen
en medio a una victima: simboliza los pecados de Tedfilo y los monstruos; trampa: miro el
parteluz, y antes lo veia como simbolos de pecados o como animales extrafios, estéticos y
delirantes, productos de la imaginacion; en realidad son las dos cosas y el arte romanico oscila
entre los dos polos; san Bernardo se irrita porque quiere arte sacro y los cistercienses no.

El arte sacro es cultico y no didactico; el arte técnico adolece de refluencia de arte sacro;
primera fase es arte cultico, solo sacro; segunda fase es hasta el siglo XVIII, artes técnicas con
refluencias; momento estético compatible con momento artistico; es la mimesis, momento
artistico, y el efecto es lo que seria momento estético, que es psicoldgico, aunque no sélo es
catarsis.

De aqui podemos ir al arte pop, arte desauratizado, desmitificado; des-sacralizacidon del arte;
teoria del aura de Benjamin; el arte, incluso cuando pierde su componente sacro, queda como
una huella de lo que funciond como mecanismo de culto: AURA; impregnacion de nuestra
sensibilidad, cuando el arte se popularizd: ideal de las vanguardias; el arte se disuelve en la
realidad porque la acoge, recoge imagenes mas vulgares, no se distancia ni para reproducirlas
sino que las asume; “la imagen banal del arte es un espejo de un consumo banal”;
”el pop transforma el arte en un objeto de consumo al introducir el consumo en
é1”,; es arte de objetos, sin paisajes, y no domina las figuras; son objetos mios, distanciados,
no es sensibilidad individual del artista. Los momentos se escinden.

La situacion post - moderna no se da ninguna de las situaciones anteriores y por primera vez
el arte debe adquirir una dialéctica de momentos; clave de la forma artistica. Es una situacion
muy extrafia, no desde la posicion de la historia; solo la posibilidad de hacer arte efectivo si
dialectizamos de modo extrafio los momentos.

ARTE SACRO HHS » ARTE POP

I*uella, residuo
que en el arte de todos tiempos conserva,
gue el verdadero nucleo del arte es el arte sacro.
La primera fase de autonomia supone des-sacralizacidon, desfuncionalizacién, diferenciacién,
con procesos que se superponen. Los siete rasgos del arte sacro, con la descoordinacion, arte

30



romanico, inicio del naturalismo, flexibilidad, son refluencias suavizadas del sacro, el arte des-
sacralizado se inicia con el romanico; y con el arte pop desaparece la sacralizacion.

El arte pop supone: proceso final, figuracidon, no abstraccién, imagenes distanciadas,
objetivas, objetos de consumo, procedimientos industriales, arte banal no pintoresco, objetos
corrientes, identificacion con ellos, objetos que se presentan: collage, con cambios minimos,
apropiacién de la realidad, no belleza, objetos en un cierto confort, lenguajes de masas,
repeticion, lo cotidiano, rompe fronteras entre el arte y la vida, toda la realidad se recicla,
vuelve al arte y vuelve a la realidad.

Si una de las caracteristicas hoy es la capacidad de volver la vista atrds, ver el arte de todos
tiempos, entonces hay una paradoja del arte actual: persistencia enorme del arte; el concepto
actual del arte cubre dos extremos, por la precisién y flexibilidad del concepto, y cubre el arte
de todos tiempos; pero es concepto que no delimita los objetos que son artisticos; no precisa
€so, no sabe a qué objetos aplicarlos. 1@ paradoja: precisando la intencidén, siendo intensional,
se nos va la extension. Si distinguimos los museos del arte clasico-moderno y los museos
contemporaneos, son dos muy distintos. Los Ultimos tienen funcidon pedagodgica, actia como
revulsivo. ¢Por qué pasa eso? Hasta el siglo XVIII hay artes no unificadas; y tienen un rasgo
esencial: continuidad absoluta del ser social, ideologia de la gente, y formas artisticas; el
artista plasma los ideales sociales compartidos, y él participa; esto ocurre en un icono o en un
cuadro de Veldazquez; el arte no esta ni a espaldas ni en contra de los ideales compartidos, y
ocurre un problema que pasa a primer término: como el artista no tiene que estar a contra
corriente, sus problemas son técnicos. Hasta el siglo XVIII los problemas basicos son de orden
técnico; Bach no tenia porqué pensar nada, porque lo que plasma son ideales ya compartidos;
cuando esto se rompe cambia la situacidon y hay una divergencia; se ha roto la sociedad
tradicional y el arte no cristaliza la utopia inmanente al ser social; la vida se racionaliza, el ser
social, y aparecen ideales de igualdad, generalidad, abstraccién, derecho general, democracia.
Todo lo ligado a lo individual, tema propio del arte, cosa que queda fuera del ser social y queda
como patrimonio del arte; el artista debe resolver antes otros problemas mas gordos; el arte
tiene que actuar resistiendo a; trabaja sobre lo que las sociedades modernas han olvidado; eso
ha quedado cribado, lo abstracto de la sociedad moderna.

Y entonces no es ya cuestion de problemas técnicos.

Pese a eso nuestra definicion de arte abarca todos los tiempos, y lo que hace hablar de arte y
hacer esa unificacién es la forma.

La bandera de Jasper Johns incorpora cierta técnica del arte abstracto; parece arte pop,
segln la actualidad. Pero no es sin mas ese arte.

La FORMA es un concepto filosofico que encubre la relaciéon unidireccional estético-artistico;
si sOlo el arte fuese algo artistico, como en el arte sacro, sin preocupacién estética: teoria del
cristo feo de san Justino, teoria de Plotino; la forma es la Unica manera de entender el hecho
de que algo artistico, artefacto, un soporte material que sea capaz de suscitar una experiencia
estética; este mecanismo unidireccional es el paso de lo artistico a lo estético; cierre de la obra
que acaba incluyéndome a mi; y no hay adscripcion genérica clara, pero debe darse la idea de
forma, es un plus y va mas alla que el género. Ese plus misterioso s6lo se define por este
efecto, no se queda en él, parece un objeto pero no lo es; funciona o como un objeto o como
obra de arte; éen qué consiste la inclusion del espectador? Es decir, el “efecto”, la experiencia
estética. El juego libre de Kant aun estd en la linea antigua psicolégica; esa linea de juego
afecta también a una gnoseologia psicoldgica. Algo pasa que hace que algo sea arte.

La flecha unidireccional puede ser estético , reconocer algo que no se ha visto; arte que no
era arte, retrospectivamente puedo verlo ya como arte. Y ahi funciona la forma, concepto

artistico a caballo entre los dos polos.

No se puede reducir el arte a teoria, porque es el arte el que me reduce a mi. La forma no se
deduce de su contexto, sino que le explica, y lo mismo con la actualidad; la obra absorbe el
contexto y mi actualidad.

31



Veremos ahora las ideas de la fenomenologia para el problema de la forma:
ARTEFACTO “OBRA"
objeto fendmeno

La apercepcion perceptiva, percibo otro, un alter ego, parece, darse, excluye; puede haber
apercepciones no perceptivas: una imagen, recuerdo; hay diversos registros y en todos hay
apercepciones.

La FANTASIA no tiene porqué estar ligada a la imagen; no tiene nada que ver; un recuerdo
se nos da por el rodeo de la fantasia, como Proust. Y eso debe estar anclado a la existencia de
un lenguaje o una palabra. El fendmeno es ambiguo: parece y aparece son cosas distintas. El
fendmeno aparece, mostrarse, incluye.

La fantasia no es ni proto-impresion, ni retenciones, ni protenciones, ni imagen; Husserl da
con esa fantasia en las Lecciones; hay otro mundo mas atras que los objetos. La
intersubjetividad no la da el tiempo objetivo; habria que retroceder a estratos pre - objetivos,
estrato donde se da la experiencia estética, sintesis sin conceptos.

La fenomenologia ha tematizado la doble polaridad; lo que liga el artefacto a la obra liga el
objeto al fendmeno, etc. El arte hoy no es un objeto, y la experiencia estética debe estar en la
linea que no esté la objetividad. Una comunicacién intersubjetiva no es objetiva. La diferencia
entre registros es el SENTIDO: Sinn Getung, Sinn Stiftung, en un tiempo sin presente, aunque
hay retenciones y protenciones sin cabeza en el presente.

En el verso 185, o 177 de la ediciéon de Oxford, del Agamendn de Esquilo, trata sobre lo que
Zeus es capaz de hacer: nafpel pabog , se aprende con el dolor, dolor, pasividad; el uabog si lo
cogemos como Aristételes: entendimiento paciente, pasividad donde los hombres somos
pacientes en el nivel del intelecto y tenemos entendimiento pasivo; estd afectado, pasividad,
como pasible, ser afectado por...; capacidad de ser afectado, trans-pasibilidad. Todo esto es
respecto a aprender algo nuevo; Zeus nos comunica cosas nuevas y nosotros tenemos las dos
condiciones para aprender: acontecimiento, novedad, si tengo la pasibilidad o nivel de
afectacién suficiente para encajar eso, en mi se produce una: transformaciéon pasible. El
acontecimiento encaja con mi pasibilidad y esta hace que el acontecimiento no pase de largo;
encaja de algo nuevo: mecanismo de protenciones y retenciones; algo que ya preveo y al
llegar a la impresion me afecta; si el tiempo fuese sélo un pasar, el tiempo no me afectaria. El
tiempo no objetivo se acumula en mi hasta un limite. Juego de novedad-transformacién, y hay
protenciones, pues no cierro la capacidad de innovacién. Si no hay acontecimiento eso es
patoldgico; y si alguien sdlo se vuelca a la novedad, no hay transformacién y nos vamos a la
mania; del otro polo pasamos a la melancolia, sin protenciones, dominado por su pasado,
depresién, el tiempo se frena, protenciones vacias; el presente ya ha llegado y no sucede
nada; no hay modificacion, sélo retenciones y sitla todo en su destino, es la queja, pasible,
transpasible, pero no transposible; PESIMISMO. Y en la mania hay poca capacidad de
afectacion, sin capacidad para ser transformados; anticipamos el porvenir sin apoyarnos en el
pasado; retenciones que no tiene ya, se funciona por impulsos, conjuros, el tiempo resbala; lo
rechazo como en un espejo y lo invierto, OPTIMISMO LUDICO.

El acontecimiento no funciona sin novedad y sin transformacion; en el esquizofrénico
desaparecen las retenciones y las protenciones, sin pasado ni porvenir; sélo hay espacio, no
tiempo. Ahora sin presente, no hay proceso ni historia, es tiempo ciclico; vive su persona
desde fuera de si-misma, es actor de su propia persona.

@

32



Una obra de arte es un acontecimiento, debe haber una novedad y eso tiene que
transformar.

Esquemas espaciales del yo: kérper, objetivo, espacialidad corporea; y Leib, no objetivo,
espacialidad no objetiva. Y el tiempo lo mismo; habria tiempo sin presente.

Lukacs en El alma y las formas, habla de la forma, pero utiliza utensilios muy flojos; la
forma es el nexo que posibilita el enlace entre artefacto y experiencia estética, segun
la tesis de este curso.

La obra genera un espacio, o lo abre; en la cancilleria de Berlin hay esculturas de Oteiza; si la
forma no funciona, si su potencia es débil, eso se retrotrae a simple objeto y no es arte. La
obra de arte, al tener como misidon conectar artefacto y experiencia estética, estd a caballo
entre dos mundos: mundo de objetos y mundo de los “fenédmenos”.

En los “fendmenos” tenemos acceso a los suefios, pero en estos o hay percepciones,
sentimos y olemos pero no hay presente. Por debajo estan los objetos; y en un objeto segln
Husserl hay:

> Exceso de intencidon intensional
} Se produce un desajuste

> Y defecto de intuicion extensional

Con retenciones y protenciones; las retenciones, cuando se desplazan en el tiempo, a
medida que quedan sepultado, llega a retenciones vacias, pero no desaparecen. La filosofia
estd instalada en dimensiones fundamentales; las coordenadas del tiempo vienen dadas por el
régimen de pensamiento filoséfico; la filosofia es el modo mismo como estamos instalados. En
otras épocas y otros regimenes esto no es asi, y la instalacién era mitica, mitoldgica. La
filosofia marca una divisoria muy extrafia, pero no es frontera; porque se podria decir que la
Unica zona real es la de abajo; y es verdad, esa es la Unica realidad, la de los objetos.

Freud se ocup6 del pensamiento del suefio; sdélo lo recuperamos desde la zona de la vigilia;
ese otro mundo, fendmenos, soélo tiene en funcion de este otro; la tesis fenomenoldgica es que
hay un proceso de realimentacidon continua a partir del otro, y sin esa realimentacién, la
realidad degenera en Gestell robotica.

El psicologismo es tomar los objetos como cosas mostrencas, las realidades en si; el arte
supone una des-estructuracién de la percepcion, del registro basico del régimen filoséfico, que
dota a las cosas de sistemas de clasificacion, estabilizarlas. Hay otros registros, que son
intencionalidades: imagen, percepcién de ficcion; recuerdos; fantasia; pero el originario es la
percepcion, segun Husserl, y ese fue su error, considerarlo como el tipo de apercepcion
originaria, la objetividad.

La estructura de la realidad, en estratos, segun Kant, la arquitectdnica, son diferentes, y no
son fronteras, pero son saltos; pasar de un registro a otro es pasar de estratos
arquitecténicos. La zona estética es reflexion sin conceptos; en el suefo no hay presente ni
tiempo objetivo y hablar de él es muy dificil y s6lo con esfuerzo se habla de esa zona; hay
reflexiones y presencia, segun Richir; lo que articula la estética es el sentido, para mi.

Poq

inverso: p— q

converso: q—p

contrapuesto: g— p. Si des-estructuramos la percepcion es para que el resto de
percepciones no funcionen automaticamente; es reinyectar sentido para que el resto no quede
como robotizado. Por eso hay una fase destructiva y negativa; y ahi esta el enigma de la
forma. ¢éComo conseguir que algo visto desde lo objetivo es un objeto, y visto en determinada
situacidon y con determinadas competencias, eso se transmuta, si la forma funciona deja de ser
objeto y empieza la experiencia estética como mecanismo? Des-estructuracion de mi sistema
perceptivo, en contra de mis mecanismos andénimos, cosas que hay andnimas de la percepcion,
la espontaneidad de buscar resultados en el mundo de los objetos; esos mecanismos los
desentrafia la filosofia con la epojé y el arte lo hace de forma mas radical. La epojé, el
desmontaje de evidencias es mas efectivo en el caso del arte, pues la filosofia se refiere a
complejos muy racionalizados; el arte se refiere a la percepcidon; la efectividad del arte tiene
mas o menos eficacia dependiendo de las épocas; hoy la situacion difusa, puede ocurrir que la

33



efectividad sea mayor de la que creemos, precisamente porque el arte es mas difuso y
hablamos del arte sélo técnicamente.

Picasso, en época avanzada reflexiona sobra la pintura, y la lleva a cabo, no con recursos
académicos, sino con recursos del pintor. Son cuatro series donde pinta inspirdndose en otros
cuadros famosos; es una recreacion como reflexion y nos da no un cuadro sino una visién de lo
gue es ser arte; a diferencia de lo que pasa con otros cuadros suyos, vemos ahi lo que eso no
es ni puede ser nunca un objeto. Lleva la pincelada hasta extremos increibles, huellas de su
trabajo, y también parece una cosa recién hecha y la no objetividad se traduce de modo
fresco; pero esa reflexidén le conduce a hacer unas obras que insiste en la no objetividad de los
cuadros.

El suefio es el converso del arte; en él reintegramos, lo traemos a la realidad desde el
fendomeno en el que estd instalado; recuperando a partir de mi presente y mi historia, el
psicoanalisis da las claves de mi persona y, mi personalidad no es el contenido, sino los
mecanismos racionales por los que atraigo el suefio hacia mi; cada uno tiene su historia y sus
mecanismos reales e interpretar no es recordar lo que yo sofé€, sino el modo como traigo el
suefio desde la zona de la fantasia a mi vigilia; pero la conversién ahi tiene trampa y no es
estrictamente la conversion g—p; fantasia y realidad son dos territorios heterogéneos. Freud
dice que hay pensamientos del suefio; para hacerme cargo de él debo estabilizarlo para traerlo
hacia mi.

El arte parte de la realidad y vamos a la fantasia.

En el suefio partimos de una vision inmediata del registro de la fantasia y en forma mas
profunda de lo que creia Freud: suefios sin imagen; la imagen da estabilidad a la fantasia, en
primer lugar, pero haber fantasia sin imagen; la apercepcion de fantasia se da cuando algo
que no tiene mas consistencia que la fantasia queda fijado con la imagen; pero en el suefio
nos vamos a cosas volubles, proteiformes, sin estabilidad de imagen, y con mucha
impregnacion de afectividad, sin presente y apercepcién objetiva.

Kant distingue las ciencias que pueden funcionar racionalmente, estrictamente, con juicios
determinantes, de modo demostrativo y deductivo, pero otras ciencias no; hay otras ciencias
gue no podian regirse con arreglo a esquemas de juicios determinantes y debia ampliarse el
domino de la ciencia. Otro registro: en comuln con la estética: juicios reflexionantes. La
frontera entre términos y objetos cruza la Critica del juicio; y los organismos no pueden ser
explicados por un tipo de ciencia determinante. Piensa en términos operativos; amplia la
ciencia estricta a una zona nueva, de las nuevas ciencias; hoy dia hacemos al revés, la ciencia
ahora, eso que era ampliacién, ahora es ciencia. Y creemos que soélo las ciencias pasan a tener
estructura deductiva, caso limite, pero el caso general es el de la teleologia, operativa. Hay
franjas de la realidad y puedo pasar de unas a otras: TRANSPOSICION. Puedo pasar de una
aparicion de fantasia, sin imagenes, a otra situacion fijada: apercepcion de fantasia. En la
dialéctica trascendental hay un momento donde Kant ve todo esto.

Hay que pagar un precio por aquella transposicion: la deformacion coherente, anamorfosis,
como en el craneo del pitecantropo, al pasar al homo sapiens, no hay progreso, sino con
determinadas transformaciones, aunque hay invariantes. Si lo que hace el arte, en paralelo a
la filosofia, que vio Platon, en el paso de registros, la tarea del arte es remeter contra la
percepcion, espacio y tiempo, formas a priori de la sensibilidad, segun Kant.

En el suefio sofiamos con el Leib, los fendmenos me suefian, no sonamos con el cuerpo,
Korper. El Leib ahi es hasta cierto punto andnimo. El Leib es comUn a muchas personas.

El sentido intencional define recuerdos, imagenes, etc. Si eso funciona adecuadamente,
cuando cae en retenciones vacias queda un habitus o potencialidad; ya tengo posibilidad de
reactivar esas intencionalidades y ese reactivamente es lo tipico institucionalizado. Y eso no es
recuerdo, pero las cosas quedan palidas. Es un mecanismo directo de referirme a las cosas que
luego reactivo. Pero un recuerdo, en sentido estricto, no tiene lugar si no es por intermedio de
otro estrato: nivel de fantasia; y ahi ocurren cosas mas complicadas, en un nivel donde no hay
tiempo; puedo llegar al recuerdo de aquello sin perder viveza; dos transposiciones:

1. Debo retrotraerme a una zona de nevera, fantasia, donde las cosas quedan inmovilizadas

y las cosas no pierden su frescura.
2. Tengo que atribuirlas al pasado en tanto que pasado por medio de imagenes.

34



El espacio del suefo, no de cuerpos, no fisico, no tiempo ni presente. Pero hay espacio, fases
de presencia, y tiempo, Leib, insituable como punto en el espacio. Indeterminidad del cuerpo
en la fantasia, por muy organizada que estd la fantasia. El espacio del Leib es el del arte y
ella transforma el espacio corporal en un bucle de ida y vuelta.

El espacio del arte, una escultura, transforma el espacio fisico a través del espacio del Leib.
Por eso la ubicacidon cuenta tanto; quien pinta no es el cuerpo sino el Leib, las quinestesias de
mi Leib ve el cuadro y es el que hace el cuadro, el Leib del pintor. No esta Picasso fisico, ni
como fantasma; lo que queda ahi no es la huella fisica, sino el Leib que da vivacidad al cuadro.
No es la presencia fisica sino la presencia del Leib, y el Leib del espectador ve eso, pero
cambiando el conmutador, como cuando vamos al cine e inmediatamente nos sentamos y ya
hemos cambiado el conmutador. Espacio sin tiempo y con sentido.

El tiempo es mas peliagudo; segun Celan el poema acaba cuando “desde su ya no a su
todavia”; reflexiono mi presente desde mi pasado y mi pasado sobre mi presente, y eso es la
reflexion, y si esta progresa tiene sentido. En el arte la reflexidon es distinta que en otros
campos; no hay presente ni percepciones; es una situacién con retenciones y protenciones,
pero no desde un punto del presente. Dos desajustes entre dos flujos temporales:

1. Presente, que no puede haber coordinacién perfecta, con dos flujos temporales:

I. sistema de retenciones, de lo que desaparece, continuo;

II. y flujo de lo que continuamente esta resurgiendo porque anticipo lo que va a venir.
2. Entre retenciones vivas y vacias.

En el arte, en el espectador ocurre algo como esto(palabra operante de Merleau Ponty):

YA| SE SABE PERO TODAVIA................. NO SE SABE TODAVIA| | PERO YA.
F F, cargado de pasado

P

En P hay como un esbozo de futuro metido en el pasado; posible del futuro que se traslada a
mi pasado y lo anima. Si el ya y el todavia se agotan, se acaba la reflexion. El P tiene todavia
futuro pero el futuro esta perdiendo el pasado. Sélo el todavia puede funcionar si hay un pero
ya. Y asi estd acabando el poema.

Hemos llegado a una cierta idea de arte, segun ciertas caracteristicas del arte en periodo
post-moderno, y esa idea es aplicable a todas las épocas, y es asi muy flexible para que sea
capaz de hacer eso. La idea de arte se difumina, entonces la ventaja es la flexibilidad, pero
entonces tenemos el inconveniente de las fronteras.

La “forma” seria aquello que en esa idea de arte, me da dos estratos o momentos en que se
mueve el arte que, es una institucidon cultural ambivalente entre el territorio de lo real =
natural, segun Husserl, y la reduccion de eso.

La actitud natural no es el mundo de la vida(Lebenswelt), sino un modo de enfrentarse a la
realidad sin prejuicio. El arte estd a caballo entre la actitud natural y la actitud
reducida(EPOJE). La actitud natural es actitud ingenua, volcados a la objetividad sin retranca;
y no advertimos la trastienda de esto, el tipo de actividades en las cosas que parecen mas
evidentes; se olvidan nuestras cuestiones interiores, todo lo que hay que hacer para llegar a
esa actitud; cuando eso ha tenido lugar, estamos dotados de habitus, sentidos sedimentados,
que pueden ser reactivados gracias a la institucion que ampara esto; la actitud natural es vivir
en actitud pasiva; y no necesitamos desmontarlos, como haria la filosofia.

El arte se mueve entre el mundo natural, materialidad de la obra, actitud natural, y el mundo
de la hylé, apeiron, materialidad trascendental, mundo desmontado y reducido a critica total,
la nebulosa total: fantasia, mundo pre-objetivo. El arte puede pasar de un mundo a otro, en
paralelo a la filosofia.

La diferencia entre el arte y la filosofia puede ser enorme; la vocacion del arte-filosofia
vienen bastante, al menos en la institucion nuestra; esto no valdria para el régimen de
institucion mitica, donde ahi el arte tendria otras funciones sin realidad.

El arte pretende des-estructurar la percepcion, épor qué? écomo? En esa des-estructuracion
empieza la filosofia de Husserl; toda la fenomenologia es consecuencias de su analisis de la
percepcion, que es muy problematica; ahi estad todo y no lo suelta jamas: lo coge y no lo
suelta, es el verdadero filésofo.

35



En Husserl se deben tener en cuenta el aqui y el ahi, y la distincién Leib y Kérper; Leib es sin
sistema, quien percibe la conciencia es el cuerpo vivo, el interior, los ojos, etc. Todos sistemas
de adaptacion de ese Leib son quinestesias; percibe el cuerpo por quinestesias; la referencia al
espacio: aqui absoluto, siempre consciente. épor qué se hace referencia al “aqui absoluto”?
Cuando me muevo lo que va conmigo es el cuerpo, no el Leib, que, no esta en el espacio, pues
éste se toma a partir del Leib. Se da una oscilacién entre cuerpos y Leibs; una escultura no
esta en ningln espacio, sino que le genera.

En los archivos de Lovaina de Husserl se ve que en sus escritos se inventa un sistema
mediante una taquigrafia.

La percepcidn es aquel Stiftung, institucion, fundacién, que me da las claves o se constituye
en guardian del sistema de pensamiento propio de la situacidén filoséfica: la institucion
simbdlica de la filosofia, desde el siglo V.

spacio
PERCEPCION con dos polos: ErE ppuerta de entrada de lo racional. Eso lo hace para
LTiempo deconstruir, reducir la percepciéon que da
estabilidad a los objetos.

Herder critica a los primeros romanticos que hay cosas irreversibles en la ilustracién, y no
podemos seguir inventando mitologias.

Se trata de reducir para regenerar el sentido; el arte va directamente al meollo de la
cuestién; con una intuicién tremenda, atacando a la percepcion, puerta de entrada de la
constitucion de la realidad, e intenta regenerar el sentido, modulado en cada época. El arte
trabaja por reduccion al absurdo, no monta teorias frente a la realidad, sino analizando
elementos de la percepcidon: intencidn(noema, noesis, hylé, adumbraciones), objeto
intencional, llenado(cumplimiento, impleccidn). No veo la imagen del cubo sino el cubo mismo;
quien percibe no es el cuerpo sino mi Leib; veo el cubo fuera de mi, en la trascendencia. Y lo
veo tal cual es, sin noumeno(del cual sélo se manifestarian las apariencias).

El arte deconstruye la percepcion construyendo un objeto que hace imposible a los demas
objetos: HIPER-OBJETO de tal exceso intuitivo.

La percepcién es una ampliacion a algo eidético, también ahi hay intuicion eidética y puedo
intuir un hexaedro; esto le interesa a Heidegger.

Si encajan INTUICION e INTENCION(de significacion, yo pretendo lanzar sobre la realidad),
entonces hay ajuste entre mis mecanismos de intencién y los receptivos de intuicion.
Determinadas retenciones no presentes las puedo reactivar con una “memoria simbdlica” de la
propia institucion, por participar de sus doxa, me provee de mecanismos de retencidon vacia,
habitus controlados y con posibilidades de reactivarse gracias a la institucion.

M

Presente|viviente

N

Es un ajuste forza es la intencion es mas amplia que la intuicion que, siempre es
parcelada, aunque es realidad viva, y asi, hylé que va a pasar a mi. Tengo percepcion de la
hylé, de mi conciencia; el objeto sélo intencionalmente estd dentro de mi. Las intenciones sélo
son mis quinestesias; las hylé, su materialidad como vivencias quedan efectivamente dentro
de mi.

Hay correlacidén intenciones-intuiciones, pero nunca se ajustan, porque: Normalmente hay
mas intencidon que intuicion; exceso de la intencion sobre la intuicidon. Pese a eso, veo el cubo
entero, no una cara, igual que veo la luna sin ver su espalda. En el ajuste interviene el tiempo
que, si estuviera retenido la cosa seria muy simple. Hay dos flujos temporales que no encajan;
tengo que hacerlos encajar a la fuerza, en un ritmo, y ese ajuste es la verdad.

36



1. Las intenciones en exceso, hago encajar el ritmo del presente vivo; en cada caso puntual
gue en él se da estoy con la hylé que directamente me afecta por las retenciones
inmediatas.

2. Por el otro flujo, el de las retenciones, que inmediatamente acaban de pasar; si no encajo
doy consistencia y estabilidad.

Y encajo lo que yo ya no retengo, lo vacio, que también forma parte de mi intencion actual.
Convoco las retenciones actuales y las protenciones, lo recientemente pasado, lo que ya pasé
en sentido vivo y reactivo como habitus donde, anticipo y protengo. Eso se ajusta y con eso
doy estabilidad.

3. Mecanismos espaciales. No hay polo de Ila conciencia que percibe, a no ser
intencionalmente. Percibe mi Leib; por la posicién de aqui absoluto de mi Leib puedo ver;
con las quinestesias del Leib percibo los cambios, y si entran en colaboracion el tacto y la
vista, y cdmo percibo entonces a las personas. ¢Cémo puedo percibir un Leib diferente al
mio? &Y que lo constituyo desde mi?

Tenemos dos cosas: -MECANISMO DE INTENCION DE SIGNIFICACION

-MECANISMO DE COSAS DADAS EN PERSONA .Si hay encaje,
ajuste, se empieza a hablar y ya esta; la institucion no es algo que fenomenoldgicamente
podamos poner en cuestion, como se pone en cuestién el hablar; son cosas sin origen en tanto

“ya estan cristalizadas” en un momento de saturacion, y cristaliza el sistema entero de golpe,

como puedo, igual, des-cristalizar y colapsar.

El arte trata de construir un objeto que no pueda ser percibido, construye un caso imposible.
Si p—0

p

Es un objeto con tal riqueza intuitiva que por mucho que quiera encajar sus pretensiones
infinitas con mis pretensiones comprensivas, eso no funciona como objeto, no lo encajamos; al
no ser un objeto pone en evidencia todo el sistema de objetivacion. Por ejemplo, los analisis
de Merleau Ponty sobre Cézanne. Se des-estabilizan los mecanismos espaciales y temporales.

El arte va a la DECONSTRUCCION, a la caverna, puesta en cuestion del sistema de
estabilidad, del sistema de percepcion de la realidad: estética negativa. Y es también una
CONSTRUCCION, sintesis, noesis; y con un OBJETIVO: con objeto de regenerar el sentido. Las
noesis, sintetizando los diversos esbozos, va al sentido; percibir es percibir estable, idéntico,
pese a que el objeto se da con multiples apariencias: parece tal cosa, y aparece tal cosa:
neutralizo el PARECER con el APARECER, unifico y supongo que es tal cosa: NOEMA o nucleo
de la identidad.

El arte hoy establece situaciones, por eso es aun mas agudo; como instalaciones que
parecen, pero no lo son, objetos y me obligan a poner en cuestion la puerta de entrada de la
percepcion.

Hay diferencia entre noema y sentido, en la intuicidén, es decir, entre mecanismos noéticos,
quinestesias, polo del objeto, y con todos sus predicados seria el sentido.

¢Qué pasa con la fantasia?

En la salida y vuelta a la caverna es un mundo lleno de fantasia y Stimmungen, afectividad.
Es un mundo que se caracteriza por: contingencia, precario, inestable, intermitente,
proteiforme(siempre unas veces de una forma y otras de otra), multiforme; lo contrario a la
estabilidad y la identidad. El arte revierte a la fantasia para realimentar los sentidos.
Construyendo un caso. Se substrae a todas normas de la constitucion. ¢Por qué esto afecta?

Hay que distinguir entre INMANENCIA y TRASCENDENCIA. El noema, centro de la identidad,
no esta efectivamente dentro de mi, inclusién no efectiva del noema en la noesis. En mi Leib el
noema esta en si sdlo intencionalmente. La hy/é es un componente no intencionado, matérico,
sensacion dentro de mi efectivamente. La intencidon es el sentido intentado; pretendo que eso
es o sea tal cosa; la cosa tiene sentido si el noema se relaciona con algo en tanto que sentido.
Si confluye la actividad noética y la actividad noematica nos vamos a la identidad, percepcion,
y aprehendo algo como lo que es, estd percibido, y no lo que aparece, los esbozos. Si hay
transposiciones hay anamorfosis. Por la percepcidn paso a todos los demas niveles y en cada
caso paso fronteras.

Esto, en andlisis extatico, pues en fenomenologia genética se invierte esto. Percibo al otro
con su Leib y conciencia absoluta, aqui absoluto, y desde mi aqui apercibo una cosa con
sistema propio de constitucion: ENIGMA. Si no hubiera co-posibilidades de diferentes sistemas

37



de apercepcion, no habria posibilidades de percibir objetos. Lo que aparece al final, como
extatico en los sistemas de régimen de percepcidon(imagen, fantasia), eso que en el sistema
extatico esta al final, en el genético estd al principio. Y eso es un enigma y Husserl acaba
mordiéndose la cola. Lo ultimo es la condicion de posibilidad de lo primero. Si no hubiera
intersubjetividad no habria sistema estable de percepcidn de objetos; es sistema
intermonadico en un sistema de interrelacién monadica.

PRIMER SISTEMA DE AJUSTE DEL PENSAMIENTO RACIONAL: exceso de la intencién sobre la
intuicion; lo que se me da en espacio-tiempo es parcial, y pese a eso, por la identidad, encajo
lo que en si mismo no deberia encajar y eso, es la razoén institucionalizada; y tiene acceso a
todo el acerbo simbdlico del lenguaje, donde estan los sentidos sedimentados. Y aprender a
dominar otro idioma es eso; que puede de golpe ser mio. La razdn es asi “violenta”, aunque no
debe ser brutal; encaje forzado de cosas que no ajustan y debe encajar porque si no, no
funciona. Es encaje forzado; no hay encaje espontaneo de lo que se me da intencionadamente
e “intuicionalmente”.

Gracias al espacio-tiempo se produce un encaje con sintesis de identidad: estabilidad para
funcionar.

La reduccién de Husserl es vida natural y vida semi-sueno.

El espacio y el tiempo guardan la percepcidn. El arte pretende reducir buscando alternativas;
épor qué alternativas? Intentar en los sentidos que degeneran, por la habituacion y ductilidad
del lenguaje, quiere hacer una no-fosilizacién del lenguaje y el sentido. ¢Como hace eso el
arte? Viendo genéticamente la historia de los sentidos que, son sedimentaciones en capas unas
en otras.

Hay autoconstitucion, no sélo de los objetos sino también de mi conciencia. No es hetero-
constitucién. Constituyo objetos; en caso de vivencias, hy/é intencionadas, inmanentes en mi
conciencia y la afectividad, esas vivencias interiores que forman parte del flujo son multiples;
no soélo los objetos son estables e idénticos, sino yo mismo, mi conciencia, es autoconstitucion;
las vivencias son internas al flujo; hay mecanismo de autoconstitucion y ocurre que ante una
percepcion tengo en cuenta el tiempo y debo encajar tres flujos(y se repite con las
protenciones vivas, doblado por las retenciones vivas):

1/ PRESENTE VIVO: momento actual donde(y en caso de las vacias igual), inciden hylé
interiores y se renueva cada vez.

2/ Cuando someto a ANALISIS, RETENCIONES, no presente vivo; se manifiestan en el
autoexamen. Si a las vivencias = objeto de otra actividad noética, entonces el flujo del
presente viviente se desdobla en flujo de retenciones; si eso no se da no hay identidad
sintética. Sin él no fijo objetos.

3/ Colar ahi RETENCIONES VACIAS, intenciones vacias sin presente. Las retenciones vivas
estdn en mi presente, recuperadas por él con el primer encaje(presente y retenciones); las
intenciones vacias son futuro sin presente. Las retenciones nulas, vacias sin presente que son
vacias, pero funcionan en mi percepcidon actual, por eso hay recuerdos, pues eso es la base del
lenguaje, habitus que, establece lo que se puede reactivar. Aunque no estan en mi presente y
mi percepcién actual, intervienen mas de lo que yo creo. Es un segundo ajuste muy
problematico, pues trabaja fuera del tiempo; de su continuidad, del presente viviente.

¢Coémo se genera el SENTIDO? Fuera de la institucién del sentido. Por el sistema de habitus.
PARADOJA:

Siendo sistema de retenciones—protenciones garantizado por la institucion en las
retenciones vacias se manifiestan los mecanismos perdidos de generacion del sentido; son el
testimonio, huellas, ese sistema de recuperacion para la generacion del sentido; se distingue
aqui (re)generacion de sentido y sentido institucionalizado. Las intenciones nulas, pasadas, la
huella del poder de la institucién: dato factico inexplicable, el estar funcionando la institucion,
ahi aprecio las huellas de generacion de sentido que se producen fuera, de lo que hago cuando
transgredo los limites del espacio-tiempo establecido. Cuando hay sintesis sin conceptos,
donde todo puede ser, y hay reserva de sentidos en realimentaciones infinitas, ahi todo puede
ser porque: no hay presente. No habiendo presente, funcionando sélo en pasado y en el
futuro, puede generar sentido. Eso es FASE DE PRESENCIA y se da cuando hay intercalacion
de pasado(ya algo de futuro) y futuro(todavia algo de pasado). Eso es el testimonio de lo que
pasa en ese mundo sin presente y se genera sentido sin presente: anticipo lo que puede ser
por el ya y el todavia entre pasado y futuro; y ahi se esta intentando generar nuevos sentidos.

38



El hecho de interactuar retenciones y protenciones nulas son una huella de lo que ocurre en la
zona estética. Se es capaz de todo y todavia no se es de nada. Reserva de posibilidades. En la
situacion perceptual se da la huella de lo que pasa en la obra, en situaciones no
racionales(pues no hay presente).

La teoria del arte post-moderno es una cuestion bien concreta; se trata de aplicarlo al arte
de cualquier época y cultura. Si cogemos ejemplos de la musica, por ejemplo, la octava sonata
de Scriabin, 1912, o la cuarta sonata de Beethoven, habria que recurrir a la partitura.

Podemos ir mejor a la literatura: poema de Celan, judio de habla alemana, que confiesa que
él no tuvo un idioma materno; escrito en circunstancias muy concretas: Berlin 22-23 de 1967;
es la relacion de una obra con su contexto histérico.

E | estudio de P. Szondi es muy concreto; sus analisis y sus relaciones con el contexto no
traducen lo que Szondi entiende por las relaciones de la obra y el contexto; se quedd y cortd
en el punto entre relaciones obra y sus condiciones de autor; de su estudio parece que la obra
se reduce al contexto.

En Poema y dialogo, ed. Gedisa 1999, Gadamer hace un andlisis opuesto a Szondi. Bollack
tiene alma doble: francés y aleman; formacién alemana y su desarrollo es francés; en Poesia
contra poesia Bollack estudia también ese poema.

Para Danto una obra de arte esta en funcién del tipo de teoria que la avale.

La fenomenologia, de todas filosofias, en ella es mas imposible la tentacién de reducirla a
formulas; si cualquier reduccidn a formulas es traicidon, en el caso de la fenomenologia es un
asesinato.

Cairns, hacia 1920-1933 se integra al circulo de Husserl, y se mete incluso en su casa, penso
e hizo incluso las memorias de Husserl; ensefid en Canada; ya habia escrito Husserl y tenia
asistencia de Fink. Este escribié Mecanismos de representacion, un articulo muy importante
gue tuvo mucha importancia y se reconocid6 como tesis. Fink anotaba por la noche las
conversaciones de la semana, y hay unas Conversaciones con Husserl y Fink, traducido en
francés. Husserl no se acordaba de las cosas que escribia y se lo preguntaba a Fink; no leia a
Hegel, Fink si. Habia una ignorancia de Husserl con relacion a las cosas que escribia; no tenia
un sistema de formulas, y se aproxima mas asi a un cientifico; utilizaba mecanismos de
trabajo de la ciencia, de problemas en cada momento; aunque hay cierta linea: el filén de la
constitucion, la relacion del hombre y la objetividad, y en el momento adecuado y apropiado;
esa cierta linea la aplica a todos campos y estratos.

éPor qué hablamos aqui de hiper-objeto? Manera de relacion natural, instalacion natural,
Einstellung, no actitud, espontanea, que hacen que todos funcionen como nifios; la
fenomenologia es ruptura de esa actitud; la epojé es desdoblarme a mi-mismo, asisto a mis
propias actuaciones y actividad y efectuaciones, y asisto a cdmo se generan en mi los objetos,
el espacio y el mundo que hay por las actividades de constitucion.

El animal estd preso de la actitud natural, instalacion sin horizonte, depende de contexto
inmediato, tal que para él no hay mundo; desde el hombre si lo puedo recuperar; el animal,
desde la perspectiva que desemboca en este yo que ejerce la reduccion, y desdoblamiento de
la reflexidn.

La fenomenologia tiene recursos prodigiosos: el volumen 23 de Husserliana se ocupa de los
actos de imaginacidn, fantasia, recuerdos.

La obra de Husserl alin no se conoce, los libros siguen saliendo y aportan enormes novedades
que van a revolucionar la estética, aunque él no va a ella directamente. La fenomenologia es
un taller muy importante, mas que otros utensilios de otras filosofias.

Punto donde el que la fenomenologia explica la relacion entre mi conciencia y su objeto. No
me represento la mesa; no hay intermediario entre la mesa y yo; aunque si hay imagen en la
retina, pero imagen de principio psicologico, de intermediaria; el conocimiento no es cuestion
de la representacion; la realidad esta ante mi: no hay una ousia de la mesa; percibo la mesa y
se da en persona, corporalmente, sintéticamente ante mi, pero la mesa no estd ante mi;
intencionalidad efectiva.

39



/ Réel, pero no real dentro de mi, sélo intencionalmente.
MESA

Realmente estan dentro de mi las vivencias, no la mesa, que la
veo con esbozos que, inciden en mi porque sus componentes son hiléticos a partir de
sensaciones que inciden no soélo en los ojos, pues yo reacciono a impulsos hiléticos, pero ahi
hay un sentido que no pierde la exclusiva. El que percibe es el Leib con sus quinestesias; a
cada impulso hilético se produce una reaccion quimica, y forma parte de las que quedan dentro
de mi efectivamente, con intencién, y eso no tiene sentido.

Trampa: dando cosas de un sentido; es el exceso entre, mi nivel de sentido, de atribucion de
sentido, a lo que efectivamente esa cosa estd en mi; porque dentro de mi no estd la cosa
entera y tengo que hacer sintesis de identificacidon, en los dos sentidos de identidad:
sustancial(misma mesa), y esencial(no es la misma fisicamente pero si porque es de la misma
clase). Son sentidos intencionales, percibo tal cosa, y eso es base de la realidad. Esto tiene
lugar metiendo una trampa: la institucién racional en la que nos movemos. Como nunca hay
ajuste estricto entre elementos hiléticos en mi y lo que deduzco de ello con identificaciones,
estabilizadas, y por eso puedo vivir, si no hay previamente una intersubjetividad no seria
posible la percepcion individual dentro de mi. Gracias al exceso otorgo identidad: doy mas de
lo que las cosas han puesto en mi.

Si me atuviera a la actitud natural no veria eso. Al hacer la trampa, encajo lo que en si no
encaja tedricamente. Corrijo el exceso de intencidon y suplemento lo que la realidad no me ha
dado, lo suplo y pongo un plus de identidad por el amparo de la situacion filoséfica que, me
posibilita que otorgue ese plus. Esto explica los habitus institucionales.

El recuerdo de la mesa es meramente recuerdo simbdlico; es el equilibrio de la institucion la
que me permite que las cosas, a pesar de que la memoria inmediata se ha perdido, eso es lo
que hace que las cosas sean lo que son.

Los elementos hiléticos estan efectivamente dentro de mi; el objeto no estd dentro de mi,
sino que esta tal cual, ahi. El lenguaje ayuda a estructurar el mundo: constitucién, apercepcion
perceptiva. Pero hay modificaciones, traigo cosas como recuerdo y ahi hay otros mecanismos
de constitucion. La imagen es diferente de la percepcion; y la fantasia es otro registro que no
tiene que ver con la imagen. La imaginacion la utilizamos de doble manera: como
apercepciones de imagenes, lo que hay; o lo que ocurre en el suefo, que no son imagenes
sino fantasia.

La fantasia estd desacreditada, pero el hombre sin fantasia no seria viable. Es mas alla de la
imagen. Por ejemplo, una novela funciona en el plano de la fantasia, no necesito imaginarme a
un personaje, como imagen, para que la obra funcione. Por esta razén una obra no se puede
pasar al cine, pues traiciona no la obra, sino que cambia de registro, son mecanismos de
constitucion distintos, y hay confusion. La imagen esta ante mi presente, yo ante ellas. Y el
presente vivo es fundamental para la percepcion, esta, con una impresion puntual en cada
momento presente y yo despliego este presente mio que son dos: surgimiento del presente y
flujo de retenciones; y con una trampa: identificacién de los dos y una constitucién de mi yo,
gue se autoconstituye en el mismo flujo de las percepciones. En la percepciéon asi, se da un
correlato entre la cosa percibida y la presencia del yo en cada momento.

En la fantasia no hay presente. Organizo fantasias a partir de imagenes. Las fantasias son
evanescentes, interrumpidas, se desvanecen y para atraparlas hago un truco, del que se valen
los artistas, que se precipiten a partir de imagenes que, actla cada una como un truco donde
se refugia la fantasia. El suefio no es asi controlable; he inventado un subterfugio que es el
arte: desde la realidad de los objetos crear un hiper-objeto para acceder a la fantasia. El arte
se convierte asi en una fusién de mundo de subjetividades y accede a la fantasia, donde se
regeneran los sentidos. No hay poesia sin imagenes, pero no es la belleza de la poesia la
imagen, sino que hay imagenes mas geniales que otras y el poeta establece conexion Unica
entre imagenes y fantasia y si se desgastan las imagenes desgasta a la fantasia. El mundo de
la fantasia me mueve en relaciones diferentes a mi conciencia con los objetos; no hay presente
y asi no-tiempo; ni siquiera hay tiempo inmanente de conciencia; si juego de protenciones y
retenciones.

40



El nexo de todo esto lo encontramos en la forma artistica, que se debate en el poema de
Celan. Cuando Ricardo acaba la carrera, ainos 59-60 se va a Alemania, de Salamanca se va a
Alemania.

Szondi reduce el poema a las circunstancias en que fue escrito. Seguramente porque Celan
se lo habia contado.

Para ver el poema no hace falta saber aleman; el idioma es una construccion cerrada sobre el
texto, y so6lo hace falta dominar las palabras del texto. Puede ser un soneto, pero fracasado o
parcial; faltan los otros dos cuartetos, la rima, etc. La inspiracidon es la de un soneto. Traducir
quiere decir que se leg, y que lea a Safo, por ejemplo, en espafol.

No se trata, en el poema, del sentido de lo que el idioma esta hablando en él , si no, no seria
una construccién cerrada y no funcionaria. No depende del significado universal de sus
palabras; importa el tipo de relaciones entre esas palabras. Puede haber una estructura global
de dos cuartetos, pero estan también los dos tercetos.

Estaba tumbado, en tal noche, en tal sitio; detrds de la cristalera: atento en extremo; es
terrible que ahi fuera el sitio de base de las operaciones de los asesinos nazis.® Todo lo que
sale esta fechado, lo recoge el poeta.

Gadamer reacciona contra la opinidon de que es indispensable conocer las circunstancias del
texto; para él mi interpretacion es libre y asi es necesario saber aleman. ]

En la explicacidon contextual no interviene el presente de mi interpretacion. El propone la
explicacion opuesta; se olvida asi del contexto, no necesita las confidencias de Szondi, pues
hablan de Berlin y el zoo; y asi cualquier cosa puede evocar cualquier cosa. Y asi se va a una
explicacion opuesta a Szondi.

Bollack tiene la tesis de la doble ruptura: para recibir una obra tengo que hacer una doble
negacion; no es negar la reduccidon al contexto y al intérprete; la negacion es dialéctica,
después de que he requerido el contexto y la interpretacion; después de conocer las
circunstancias tengo que prescindir de ellas, que el poema funcione o no depende del
contexto; primero debo tener la informacién mas concreta que sea posible. Y de muchos
poemas de Celan se ha perdido la informacién, que para el analisis es necesaria; no es que el
poema funcione 0 no en tanto tenga esos datos, sino que es mejor tenerlos. Negar lo que sea
para mi, pero primero debo saber lo que significa para mi, y luego negarlo; y asi se accede a la
obra en si-misma como estructura cerrada: forma estética. Si la obra es importante, el estudio
es infinito. Después de saber lo que significa para mi, luego analisis concreto del artefacto en
si—-mismo.

La obra de arte des-articula mi sistema perceptivo, pues esa cosa no puede estar dentro de
mi intencionalmente, no tiene un sentido. Desborde de contenidos hiléticos y no funciona ese
exceso, mi sentido intencional, por eso un poema no es un objeto y no lo puedo percibir como
tal. La obra de arte estd asi en los margenes de la institucién, rompe el sistema racional
natural. La obra no estd dentro de mi intencionalmente, asi, yo estoy en la obra y no al revés,
yo voy a estar metido en ella: inversion de la direccion, no lo meto dentro de mi
intencionalmente. Dentro de mi estd la mesa intencionalmente, noematicamente dentro, no
efectivamente(sélo contenidos hiléticos). Inversiéon de direcciones ante la obra: al des-
estructurarse la percepcion, la obra, indirectamente, actla frente a la vida normal; eso ocurre
porque des-estabiliza las coordenadas del tiempo-espacio, al ir a la fantasia sin presente, el
mundo del arte des-encuadra el esquema clasico del tiempo continuo; y tampoco hay un
espacio determinado, percibe mi Leib y mi cuerpo, aunque esta en un sitio; el Leib no se
transporta, es punto nulo, y las demas cosas se orientan con relacién a él. Y asi, queda des-
encuadernada su estructura espacial; la obra abre espacio, ella y mi Lejb originan un espacio.

Segun Husserl, si hemos conseguido la reduccion no hay marcha atras, pero se engafiaba. En
una obra de arte no pasa eso, y las obras se realimentan, no es espontdnea, se necesita
preparacion basica; habito de leer.

% ;Como romper el ritualismo o simbolismo o Gestell en estos escritos sobre cursos de Ricardo? Precisamente mientras
se toma nota, mientras yo tomaba nota no dejaba plasmar tan sélo frases imprimidoras de memoria, sino que, aunque las
frases son tal cual las dijo el protagonista, no hay mera desconexion fraseoldgica, sino que aunque algo se pierde, lo que
viene retiene lo ya escrito porque divisa aln algo que va a venir a unir lo separado. Rotura del formulismo, conexién—
salto intertextual que me introduce a mi en lo escrito.

41



En la obra se da un parpadeo, antiguo juego de imaginacion-entendimiento de Kant, que
sera fantasia y entendimiento; es una metafora de lo que ocurre ante la obra: la veo como
objeto, conciencia intencional, y como obra de arte(yo en la obra); alternativamente funciono
en ambas; se invierte la direccion temporal; no es intermitencia de ir y volver rapidisimo;
segln las personas. Ese parpadeo contribuye aun mas a des-encuadernar mi sistema de
percepcién. En ese parpadeo se produce la experiencia estética.

En el arte de masas y élites, no es divisoria Unica; la divisoria estd en el asunto del parpadeo.
Adorno ataca el jazz porque, en cierto tipo de jazz, acude a mecanismos pre-establecidos; a
pesar de que se rompe el ritmo habitual y se rompe la oscilacién; y bascula a una visién
objetiva. Es menos musica que otra; pero esto no vale para determinado tipo de jazz.

Si la cosa cierra sobre mi, actia tanto sobre la base como sobre mi presente.

Yaces en extrema escucha
entre arbustos, entre copos

Vete al Spree, vete al Havel,
vete a los ganchos de carnicero
a las rojas estacas de manzanas
de Suecia-

Viene la mesa con los regalos
dobla la esquina de un Edén-

El hombre quedé hecho un colador, la mujer
flotando, la marrana,
por ella, por nadie, por cualquiera-

El canal de la Milicia Nacional no va a murmurar
Nada
se para.

Ahi estd el problema de la relacién artistico-estético; en el arte, y que tiene un cierto
parecido con la filosofia, pone en relacion este mundo y “otro mundo”. Este, seria las ideas
para Platon, y aqui puede ser “mundo de la “fantasia”; etimolégicamente de fan- es équé hay
al otro lado del espejo? El espejo es aquello que de la realidad nos rebota siempre, nos
devuelve la imagen hacia aca. ¢Qué es eso que rebota? La institucion de la
percepcidén(espacio-tiempo) que decia Husserl; problematica kantiana. La instalacién natural,
de modo andnimo, sin cuestionarnos esto creemos que esta es la realidad; esto, al pie de la
letra(y la humanidad lo esta haciendo desde hace dos milenios, a modo de objetos).

Devolvernos la imagen sin cuestionarnos que haya una realidad nouménica, la filosofia y el
arte procuran ir mas alla del espejo y no se contenta con la imagen de vuelta. En términos de
fenomenologia el arte va en paralelo o equivalente a la filosofia: hacer la epojé. Hay un
momento en que eso lo va a hacer mejor el arte que la filosofia. El instrumento de Husserl
para la epojé, REDUCCION, en la “fantasia” no funcionaba: la distincion:

INTERIOR EFECTIVO , eso lo amplia a otros estratos: imagen, recuerdos,
fantasia(registro mas arcaico), y no aclara esta sino que la degrada. Le da el paso mas aca y
convierte las fantasias en imagenes, y la fantasia es diferente a la imaginacién o imagen. La
fantasia estd cercana a la percepcion, pero enormemente diferente; la imaginacién supone un
grado mas aca de la fantasia, que la hacemos mas facil, la incorporamos a determinados?°.

La imagen nos acerca la fantasia a la percepcién.

10Yo creo que Husserl, cuando habla de fantasia la toma como fantasma, que hay en la percepcion, subrepticiamente
metidos, ciertos fantasmas que constituyen la percepcién subrepticiamente, configurando lo que hay que ver, con
ciertos procesos modificativos de apresentaciones neutralizadas apoyadas en imagenes activas; pues bien, se trata de
hacer la epojé a esos fantasmas, a la fijacion de la fantasia en un inconsciente simbolico, precisamente para re—
conquistar el arte. Es la tremenda depuracion de Husserl del modo de ver maquinalmente la realidad. Que ¢porqué he
escrito esta nota y la anterior? Porque el espectador ya ha quedado introducido, y esto no tiene nada que ver con el
productor.

42



El arte hace la trampa de mecanismo de reduccién al absurdo; el poema de Celan parece algo
objetivo; Szondi explica el contexto verso a verso. Quiere escuchar y al final no hay ningin
ruido; el canal no murmurara; estructura circular, como en determinadas obras musicales; el
poeta toma una iniciativa; Spree y Havel son rios; el primero es definitorio de Berlin, y el
segundo va a dar a un sitio donde fueron asesinados en 1944 judios, los conjurados del 20 de
julio, en la conjura contra Hitler. El “vete” es al lector y al poeta; y hay una disociacion del yo:
empirico y trascendental(reflexionante); y se produce una reflexion sobre si, que vaya a, y
tome la iniciativa de no atenerse a la institucién natural.

Las rojas estacas son adornos suecos de Navidades; y Fleischerhaken con Appelstaken suena
como Krenz-Staken: cruz gamada. Staken es estaca o pértiga.

El analisis, en rigor, es interminable. Y el poema se puede leer en horizontal o en
vertical(rimas en estructura vertical). Los tres guiones parecen un lema comercial: de Suecia -
un Edén -para todos. Hay referencias entrecruzadas, insinuaciones de todo tipo, y las fénicas
se pierden.

Los significados ocultos de todos andlisis no es dar con el poema; damos con un objeto, pero
como no es un objeto, sino hiper-objeto, eso se nos escapa; mi intencion desborda los datos
que me da la realidad; hay un encaje forzado y ajusto datos insuficientes de la realidad y los
encajo en mi exceso de intencién; si doy estabilidad por identidad, eso no es posible y se me
va. El poema se va. Los mecanismos de identificaciéon objetiva en las obras no funciona; se
vuelve las tornas: el exceso de la oferta imposibilita la construccion del objeto.

A Gadamer se le escapa lo que el arte hace y sus medios y lo confunde con filosofia.

Cada poema de Celan es instaurar un “tipo de lenguaje” y un idioma muy pequefo cerrado
en si mismo; para Bollack eso es un cierre en si mismo con referencias cruzadas en todo
orden. El exceso de oferta me desborda y no se puede categorizar como un objeto. Desborda
al lector y a todas generaciones que veran eso de otra manera. Bollack muestra ese exceso, da

()

una muestra. ;}

Por contagio me des—estabiliza el resto de las cosas y la percepcién cotidiana y la misma
categorizacion cientifica de la realidad. Obliga a repensar lo que hago en otros terrenos donde
estoy acomodado a ver las cosas de modo forzado; pone en ridiculo la prepotencia habitual.
Palabra-imagen: gancho-estaca-manzana. El poeta asiste a las efectuaciones de las que no
me entero en situaciones corrientes; asisto a la trastienda de lo que pasa en mi y en la propia
realidad.

Extrema escucha, es desdoblamiento y vete a ver; y vete a ver si te enteras de lo que pasé.
Todo sigue fluyendo indiferentemente; el “pararse” rima con el “encopado”(simbolo de
acogimiento); la escucha queda negada: él no va a murmurar, escucha. Se para, vete; no ha
habido epojé para los demas; su mecanismo vale para él, pero no para los demas; Celan se
inventa un nuevo aleman, contra-aleman, y construye arte desde el aleman.

Mecanismos temporales pasa a mecanismos espaciales; no son mecanismos, formas a priori,
sintéticos. Va mas alla de la objetividad, tiempo de representacion; la teoria de Einstein es
constante, perimetro inmodificable = fenomenologia de Husserl: a cada momento presente
una impresion; asunto limite: presente vivo, continuidad determinada a la que asisto en mi
presente impresional.

Percibo que hay en el otro algo fuera del espacio y el tiempo, los mecanismos internos por los
gue se me aparecen cosas son quinestesias potenciales(afeccion o movimientos internos del
cuerpo); y ahi llegamos a la fantasia, donde no se da el tiempo.

43



Yo trasIendentaI =Yyo 1ueﬁo

Epojé No epojé, incdgnitas extrafias, yo no estoy presente, no hay presencia, no
hay tiempo, puede haber “temporalizacién”. El arte va mas al espacio: INTENCIONALIDAD
ESPACIALIZANTE. La instalacidon natural = tiempo. El arte desenmascara lo que el tiempo
enmascara. En el espejo se devuelven las imagenes, pongo un exceso.

NI ANALISIS PURAMENTE GENETICO.

NI ANALISIS PURAMENTE HERMENEUTICO. }
Datos)

Necesarios para poder negarlos; la estructura brota

de la génesis del poema una vez que la ha negado. En Bollack no se niega la necesidad de
esos dos tipos de analisis. Hay palabras recreadas para cada ocasiéon pero no hermetismo. Si
no hay esa doble negacién, en tanto que la obra cierra sobre si, se produce la doble negacién;
y si no se da la doble negacién no hay cierre. Las tradiciones se deben negar para ponerme en
contacto con la obra misma. Las andaderas de la tradicién manipulan el arte.

Las imagenes son un mecanismo degradado de la fantasia; en una traduccién no hace falta
llegar al final de la imagen. El arte no estd ni en la imagen ni en la fantasia, sino en un
parpadeo u oscilacion: la experiencia estética.

Curso 2000/2001 de doctorado Universidad de Valladolid. De Ricardo Sanchez Ortiz
de Urbina. Apuntes elaborados por Juan Carlos de Pedro Marinero.

© geosujeto y «ricardosanchezortizdeurbina.com», 2023. Queda estrictamente prohibido el uso o la
duplicacién de este material sin el permiso expreso y por escrito del autor o propietario de este sitio. Se
pueden utilizar extractos y enlaces, siempre que se acredite completa y claramente a «geosujeto» y
«ricardosanchezortizdeurbina.com» con una direccién adecuada y concreta al contenido original.

@O80

EY MG HD
Este obra esta bajo una licencia de Creative Commons Reconocimiento- NoComercial-
SinObraDerivada 4.0 Internacional.

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

44








